

# سید احمد موناہ

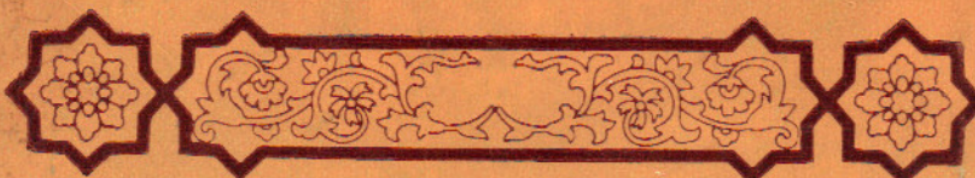
ثنوی شرفی کے نامور صنف

مولانا جلال الدین و می اور بعض دیگر اولیئے کرم کے ایمان فروختا

(از)

مولانا سید احمد موناہ اصغر حسینی

محترم دارالعلوم دیوبند



الدائرۃ الرشیدۃ

۱۹۰ - انارکلی ○ لاہور - ۲

# فہرست عنوانات!

## صفحہ نمبر ۴۶

- تہیید  
حضرت مولوی ہمتوی کا نام و نسب اور سیرہ اُسٹن۔  
ترک دلن، سفر بیت اللہ، والپی عدم۔  
قوئیہ میں آمد اور لانا بہاد الدین کی وفات۔  
مولانا نادر میں شادی، احمد اولاد۔  
مولانا روم کی ظاہری و باطنی تعلیم و تربیت۔  
آپ کا علم و فعل اور کلام عنوی شریعت۔  
عنوی طائفیکی شروحات۔  
آپ کے کلامات و نصائح  
کشفہ و کرامات، عبارت زہد  
مولانا عدم کی وفات۔  
مولانا کے خلقان اور جانشین۔  
حضرت حسین بن منصور احتلاج کے حالات۔  
حضرت شیخ فردی الدین عطاء کے حالات۔  
حکیم سنائی مظلومی کے حالات۔  
شیخ نعمد الدین محمد بن اسحاق المقرنی۔  
شیخ محمد الدین جعندی۔  
حضرت یاماں کمال چمنی۔  
حضرت بہاد الدین ذکریا ملتانی۔  
شیخ فخر الدین ابراهیم عراقی۔  
حضرت شیخ احمد الدین اکرمانی۔

بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

## تَهْمِيد

الحمد لله الملك المتدوس ذي الجرود و  
الكرم والصلوة والسلام على سيد الانبياء  
وزيادة الاحصياء سيدنا محمد ن النبي  
الاكرم وعلى آله وأصحابه وأولئك اتقته  
الذين هم خلاصة حبين الدمشقية

اما بعدها

محبان اولیائے خدادندی دوستداران صلحائے امت محمدی صلی اللہ  
علیہ و علیہ وسلم کو واضح ہو کہ تمام متوسلین حضرت رسالت ماب کی محبت  
عین ایمان ہے اور متوسلین متعلقین آپ کے اہل بیت ظاہرین ہوں یا  
صحابہ کاظمین ، علمائے مجتہدین ہوں یا دوسرے صلحائے اولین داعزین  
اصل اور مبدیان سب کی محبت و عقیدت کا محبت رسول اللہ صلی اللہ علیہ

مسلم ہے یہ سب ثرات فروع ہیں جس کو ان حضرات سے خلوص نہ ہو،  
 سچے کہ آنحضرت صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی محبت میں نقصان ہے جو حقیقت  
 میں نقص فی الایمان ہے۔ البتہ حدیث اے ال سے بذریعہ صنا اور دائرہ شریعت  
 میں رہ کر حکم خداوندی کے تابع رہنا ضروری ہے۔ یقین یہ بضاعت خالی  
 از طاعت و عبادت انہیں حضرات کی محبت و اعتقاد کو زاید آخرت،  
 سمجھتی ہے۔ ۷

أَحِبُّ الصَّالِحِينَ وَلَكُنْتُ مِنْهُمْ  
 لَعْلَّ اللَّهُ يَرْزُقُنِي صَلَاحًا

انہیں حضرات کاظمین میں حضرت مولانا محمد جلال الدین (رومی رحمۃ اللہ  
 تعالیٰ علیہ معرفت بہ مولوی معنوی داخل ہیں۔ آپ کی ثنوی اس طرح  
 مقبول امام ہے کہ صرف اپنے سلام ہی نہیں بلکہ دیگر ڈاہم ب والے بھی اس  
 سے دل پری سکتے ہیں اور لطف امہلتے ہیں مگر مولانا موصوف کے حال  
 بہت کم لوگوں کو حکوم ہیں۔ ان ایام میں چند بار مولانا کا ذکر ہوا تو غیال ہوا  
 کہ آپ کے کسی قدر حالات اردو میں لکھ دیئے جائیں۔

چنانچہ ماہ محرم الحرام ۱۳۲۳ھ میں یہ حالات ترتیب دے کر آخریں  
 بعض ان بزرگوں کے حالات بھی تحریر کر دیئے جو مولانا موصوف کے  
 حالات سے تعلق رکھنے والے ہیں۔ اول تو انسان سر پا خطا و نیان

ہے۔ علاوہ ازین اس سال کی تائیف کا الفاظ بمحالت قیام چونپورہوا  
ہے۔ جہاں الحقر کے پاس اس قسم کی کتابوں کا ذخیرہ بالکل نہ مختص  
تین چار فارسی و عربی کی مطبوعہ و قلمی کتابوں کے اعتبار پر یہ مجموعتیا  
کیا گیا ہے لہذا اہل کمال سے امید ہے کہ جو خطا نظر آئے بمقتضانے  
الدین النصیحة عفو و اصلاح فرمائیں یا البزم مناسب مطلع  
فرمائیں تاکہ آئندہ طبع میں لحاظ کی جاتے وَالسَّلَامُ عَلَى مَنْ  
اتَّبَعَ الْهُدَى -

## حضرت مولوی معنوی کا نام و سب و لادت

آپ کا اسم شریف محمد جلال الدین اور لقب خداوند گارہتا۔ آپ کے  
والد ماجد کا نام محمد بہادر الدین اور سلطان العلام اور لقب بحق اجرا پختے زبان  
کے شہر آفاق اولیائے کاملین میں سے تھے آپ کو رسول اللہ صلی اللہ  
 تعالیٰ علیہ وسلم کے خلیفہ اول کی اولاد میں ہونے کا فخر حاصل ہے۔ اور  
سیدنا حضرت صدیق اکبر رضی اللہ تعالیٰ عنہ تک آپ کا سلسلہ نسب  
اس طرح پہنچتے ہیں۔ محمد جلال الدین بن محمد بہادر الدین بن احمد بن محمود  
؛ مسعود بن ثابت بن سیب بن مطہر بن حماد بن عبد الرحمن بن ابی بکر  
الصدیق رضی اللہ تعالیٰ عنہ۔

مولانا بہاؑ الدین رحمة اللہ تعالیٰ علیہ کی والدہ صاحبہ خراسان کے  
بادشاہ علاء الدین محمد بن خوارزم کی بیٹی تھیں۔ بادشاہ کو حضرت رسول  
مقبول صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے اپنی نیایت سے شرف فرمائکر ارشاد  
فرمایا کہ احمد احسین خطیبی رسمی مولانا رومی علیہ الرحمۃ کے دادا اور مولانا ،  
بہاؑ الدین رحمة اللہ تعالیٰ علیہ کے والد، سے اپنی دختر کا نکاح کرو۔  
بادشاہ صبح کو نہایت شاداں و فرحان سبیدار ہوا۔ اور مولانا خطیبی حجۃ اللہ  
تعالیٰ علیہ کو نہایت اعزاز و احترام سے بلاؤ کر ارشاد نبوی مطیع الصلة و  
السلام بیان کیا۔

آپ نے مجھی اس مبارک تعلق کو منظور فرمایا۔ بادشاہ نے نہایت ،  
مناسب طرز سے مولانا حسین خطیبی کی شادی اپنی بیٹی سے کر دی۔ نوماہ  
گزرے تھے کہ حضرت حسین خطیبی کے گھر میں شہزادی کے لطف سے بیٹا تو لد  
ہوا جس کا نام محمد بہاؑ الدین رکھا گی۔ جبکہ محمد بہاؑ الدین کی عمر دس سال  
کو پہنچی کہ آپ کے والد ماجد حضرت حسین مجھی رحمة اللہ تعالیٰ علیہ کا نقل  
ہو گیا۔ قرآن مجید اور ضروری چیزیں تو حاصل فراہی ہی چکے تھے۔ اب محمد  
بہاؑ الدین نے دیگر علوم دین کی طرف توجہ فرمائی اور متحفظہ ہی ہی مرد  
میں ترقی فرمائکر محمد بہاؑ الدین سے مولانا بہاؑ الدین ہو گئے۔ اور وہ اعلیٰ  
کمال حاصل کیا جس کا بیان نہیں ہو سکتا۔ اسی کے ساتھ مدارج باطنی

کو بھی طے فرمانا شروع کیا۔ اور حضرت شیخ نجم الدین رحمۃ اللہ تعالیٰ علیہ کے فیض خدمت و صحبت سے جو اپنے زمانہ کے اولیائے میں سے بحقیقی آئینہ قلب کو دوائی بنانا شروع کیا، مولانا بہاؤ الدین کی شادبی ہر جگہی محتقی اور مولانا جلال الدین رومی رحمۃ اللہ تعالیٰ علیہ جیسا صاحب فضل و کمال بیٹا ان کے مبارک نقشبندیہ میں لکھا تھا۔

مولانا جلال الدین رومی علیہ الرحمۃ چھر زین الحادی ۴۰۷ھ بھری کتبخانہ میں تولد ہو کر اپنے با اقارب اور ذمی عزت باب کی فرجت و سرت کا باشنا ہوتے۔ خود مولانا بہاؤ الدین کو بھی اس ملاadt باسعادت سے بڑی خوشی ہوتی اور آپ کے مقام معتقدین و احباب کو بھی۔

جلال الدین محبت اور پیار کے ساتھ اس عزت سے پر مکش پاتے رہے جیسے مقبول امام اور ذمی عزت بندگوں کے بچوں کو حاصل ہوتی ہے۔ چونکہ ہر شخص کامیلان و رجحان ابتداء سے اکثر اسی قسم کی باتوں کی طرف ہوتا ہے جن کو آئینہ کرنے کرنے والے دہ بنا یا گیا ہے اور پھر سر پر پستی اور سایہ بھی ایسے باب کا معاکر جس کے میہاں علم و عمل کے دریا بہتھے اور طاعت و حبادت خداوندی کے سوا کوئی کام ہی نہ تھا۔ لہذا مولانا رومی رحمۃ اللہ تعالیٰ علیہ کو شروع ہی سے علم سے من سبب است اور حبادت خداوندی کی طرف، رغبت محتقی۔

## ترک وطن، سفر بیت اللہ، وابسی روم

اس زمانے میں مولانا روم علیہ الرحمۃ کے والد احمد اپنے بیٹی کمال ام  
تقریب خداوندی کی وجہ سے مرجع خلائق ہو رہے تھے۔ حضرت شیخ  
شجاع الدین رحمۃ اللہ تعالیٰ علیہ کے اعلیٰ درجہ کے خلفاء میں شمار ہوتے تھے  
اور خواب میں حضرت رسول اللہ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے تشریف لکر  
سلطان العلما کا معزز خطاب دے کر عزت بخشی حصی۔ اونی، اعلیٰ  
خاص، عوام سب آپ کی طرف رجوع کرتے تھے۔ بڑے بڑے اولیاء  
کرام آپ کی زیارت کو آتے اور اکابر علماء آپ کی صحبت و ملاقات کو  
غیریت سمجھتے تھے۔ امراء و رؤسائے رجوع کا تو پوچھنا ہی کیا ہے۔  
آپ کا یہ جاہ و جلال اور قبولیت عامہ دیکھ کر بعض ہم عصر حسد کرنے  
گئے اور کچھ علی اختلاف مخالفت کا بہانہ بن گیا اس لئے دوپے آزار  
ہوتے اور بادشاہ کے شکایات پہنچا کر اس فکر میں سہنے لگے کہ کسی  
طرح مولانا بہاؤ الدین کو ذلت ہو۔

حضرت مولانا بھی بادشاہ کی طرف سے طیئن نہ رہے اور چونکہ  
ایک نہایت تحریر کار اور اندر اندر شخص تھے۔ انہوں نے اب ملخ،  
میں رہنا ہی مصلحت نہ سمجھا اور اپنے لعمن مخلصین و متعلقین کو سراہ لے کر

سفر کا ارادہ کیا اور بغداد کو گزرتے ہوئے مک مغفر جانے اور رج ،  
بیت اللہ و زیارت روختہ منورہ سے مشرف ہونے کا قصد کر کے ڈن  
چھوڑ کر چل دیئے ۔ بعض خیر خواہ دعویٰ دین مانع بھی ہوئے مگر آپ  
نے سفر کو مصلحت سمجھا ۔

مولانا روم کی اس وقت عمر تھوڑی تھی آپ بھی اپنے بزرگ باپ  
کے ساتھ شریک سفر ہو کر ڈن ۔ سے چلے بغداد میں اس وقت شیخ  
المشارع حضرت شیخ شہاب الدین سہروردی رحمۃ اللہ تعالیٰ علیہ کا دریافت  
فیض جو شش ماہ رہا تھا اور طالبان حق کی جماعت خدمت میں پڑی  
ہوئی تھی ۔ ہر ادنی، اعلیٰ کو اس کے رستہ کے موافق نفع پہنچتا ۔ اور  
کوئی آپ کے پاس سے خالی نہ جاتا تھا ۔ جب مولانا بہاؤ الدین رحمۃ  
الله تعالیٰ علیہ کا مختصر مجمع بغداد پہنچا تو بعض لوگوں نے ان کو نووارد  
سمجھ کر پوچھا کہ یہ کون لوگ ہیں، کہاں سے آئے ہیں، کس طرف جاتے  
ہیں؟

مولانا بہاؤ الدین رحمۃ اللہ تعالیٰ علیہ جلدیے جواب دیا کہ ۔ من اللہ  
والی اللہ ولاد حوال ولا قوہ الا باللہ ۔ یعنی خدا تعالیٰ کے بیان  
سے ائے اور اسی کی طرف جاتے ہیں اور بدون خدا تعالیٰ کی اعانت کے  
نہ کہیں پھر سکتے ہیں اور نہ جا سکتے ہیں اور نہ کسی کام کی قدرت ہے ۔

سوال دجواب کرنے والوں میں کوئی حضرت شیخ شہاب الدین سہروردی رحمۃ اللہ تعالیٰ علیہ کے مرید بھی نہیں اپنے جا کر یہ جال حضرت شیخ کی خدمت میں عرض کیا۔ شیخ نے سنتے ہی فرمایا کہ اور کوئی نہیں یہ تو بہاؤ الدین بھی بحکم مسلم ہوتے ہیں۔ یہ کہہ کر مرید وہ کسی مجھ کے کر استقبال کے لئے تشریف لے چلے جب سامنے پہنچے تو حضرت شہاب الدین سواری سے پہنچے اتر گئے اور مولانا بہاؤ الدین کے ہاتھ پر بوسہ دیا اور فرمایا کہ خانقاہ میں تشریف لے چلے مگر حضرت مولانا بہاؤ الدین رحمۃ اللہ تعالیٰ علیہ نے فرمایا کہ ہمارے لئے درس میں قیام کرنا مناسب بحکم ہوتا ہے لہذا درسہ تنصریہ کی طرف بڑھے اور حضرت شیخ بھی ہمراہ چلے، درسہ میں پہنچ کر حب مولانے کے موزہ آتا رہا چاہا تو حضرت شیخ نے اپنے ہاتھ سے موزہ پھٹک کر نکالا۔ دو تین روز مولانا بہاؤ الدین من صاحبزادہ جلال الدین رومی و میر متوسلین و میں حضرت شیخ کے مہمان رہتے اور درستے ہی میں قیام دھما چوتھے روز حضرت شیخ سے خصوصی ہو کر اصل مقصود یعنی مکہ معظمہ کو رہی ہوئے۔ مکہ معظمہ کے قریب حب اس حد پہنچے چہار سے احرام جو باندھنا ضروری ہے، اور مولانا بہاؤ الدین اور متعلقین نے احرام باندھا اور مولانا جلال الدین کو بھی ابتدائی عروہ میں اس متبرک احرام

کی عزت نصیب ہوئی بہکہ معتقد میں پہنچ کر کچھ عرصہ قیام کیا اور رجع کے  
قادتے کے موافق تمام ادکان رافعہ لمح سب لوگوں کے اداکتے  
اور طواف بیت اللہ و اداء مناسک حج و زیارت حرم محترمہ نبھی  
علیہ الصلوٰۃ والسلام سے واپس ہو کر ملک روم کی طرف تشریف لائے  
چار سال تک آذربیجان میں رہتے جو ایک بڑا صوبہ ہے۔ پھر لارنڈہ  
میں قیام کیا ایسا ہال عرصہ تک قیام رہا اور اکثر لوگ آپ کے فیوض  
دبر کات اور کشف و کرامات کے مقصد ہو گئے تھے۔

### قوئیہ میں آنا اور مولانا بہا الدین کی وفات

السبین  
لارنڈہ میں رہتے ہوئے سات سال گزرے تھے کہ مولانا بہا الدین  
علیہ الرحمۃ کے حالات سن کر سلطان علاؤ الدین سلجوقی نے قوئیہ میں  
تشریف لے آنے کی دخواست کی۔ مولانا بہا الدین بھی بعض وجوہ  
سے لارنڈہ چھوڑنا چاہتے تھے لہذا سلطان کی فراش پر آپ قوئیہ  
اگئے۔ مولانا جلال الدین بھی ہمراہ تشریف لائے جن کی عمر اس وقت

لے ایک قول یہ ہے کہ مولانا اور آپ کے والد صاحب نے ارادۃ حج چھوڑ  
کر روم کی طرف والی ای اختیار فرمائی تھی ۱۳

بیس سال کے قریب تھی۔ میہاں اجکر حضورا ہی زماں گزراست کہ مولانا  
بہاؤ الدین رحمۃ اللہ تعالیٰ علیہ کو اس دار قانی حضور نے اور عالم بغا  
کا سفر اختیار کرنے کا حکم آیا۔ اور مولانا جلال الدین کو کسی قدر صحتیں  
کرنے کے بعد آپ نے انتقال فرمایا۔ والد بزرگوار کے انتقال کے  
مولانا کو منہایت قلت اور رنج ہوا لیکن صبر کے سوا اچارہ ہی کیا تھا  
مولانا بہاؤ الدین کے تمام مریدوں اور دوستوں نے جمیع ہو کر مولانا،  
جلال الدین کو والد کی جگہ قائم مقام اور سجادہ شین کیا اور سب نے مولانا  
بہاؤ الدین رحمۃ اللہ تعالیٰ علیہ کی طرح آپ کا ادب و تعلیم مخطوط رکھ کر مسر  
اطاعت ختم کیا اور عرض احوال و تحصیل فیض میں مولانے کے مدینے نکلیا۔  
گو مولانا جلال الدین کی عمر اس وقت کچھ زیادہ نہ تھی لیکن کمال علمی عملی ان  
میں موجود تھا پوری طرح ان کے کمال کاظمیور نہ ہوا تھا۔ اب ان کے کمال  
ظاہر ہونے شروع ہوتے اور ہر طرف سے لوگ حلقتِ اطاعت و بیعت  
میں داخل ہونے لگے۔

### مولانا کی شادی اور اولاد

مولانا کے والد بابد جس وقت مکہ معطر سے واپس ہو کر چار سال  
آذربیجان میں رہنے کے بعد لا رنڈ میں جا کر مقیم ہوئے میں مولانا سن بن گئے

کو پہنچ چکے تھے۔ لارفہ کے قیام کی حالت میں ۶۲ سنه ہجری میں جب کرمولانا کی عمر امضا رہ سال تینی مولانا ہبہا و الدین رحمۃ اللہ علیہ نے آپ کی شادی بھی کر دی اور دو صاحبزادے تو لد ہوئے۔ بڑے صاحبزادے سلطان دله میں جن کا نام دادا کے نام پر ہبہا و الدین رکھا گیا تھا۔ اور سلطان ولد عتب ہے۔

اپ اپنے مادا کی آگزو اور دیا کے موافق مولانا کی شادی سے نہ<sup>(۹)</sup> ہی ماہ بعد ۱۸۷۳ء ہجری میں تولد ہوتے۔ جبکہ مولانا روم کی عمر میں سالانہ کی تھی۔ جوان ہر نسے کے بعد جو شخص ان کو مولانا کے سامنے دیکھتا دہ سمجھتا کہ مولانا کے بھائی ہیں۔ یہ بھی اپنے زبان کے نہایت کاظمین میں سے گزدے ہیں۔ مولانا روم نے ان کی بعض مواقع پر بہت تعریف فرمائی ہے۔ ایک روز پیار میں فرماتے تھتے کہ البے بہاؤ الدین ہندی دنیا میں آئے کی بڑی غرض یہ تھی کہ پہاڑا ظہور ہو۔ اپنے مدرسکی دیوار پر مولانے کے کھڑ دیا مقاکر۔

وہ بہاؤ الدین مانیک بخت است خوش آمد و خوش مے رعد  
مولانا ان سے بہت ہی الفت رکھتے اور فرمایا کرتے تھتے کہ۔ اُنست  
اسئبہُ النَّاسِ پُی خَلْقًا وَ خُلْقًا۔ یعنی صفت دسیرت میں سب  
سے زیادہ مجھ سے تم مشاہد ہو ॥

بہاؤ الدین نے علاوہ اپنے والد مولانا روم کے فیض صحبت حاصل کرنے کے  
ستیز بہانہ الدین محقق ترمذی رحمۃ اللہ تعالیٰ علیہ اور مولانا صلاح الدین  
قینوی رحمۃ اللہ تعالیٰ علیہ کی جو سلطان ولد کے خسر بھی تھے، بڑی حدیث  
کر کے کمال حاصل کیا ہے۔

مولانا جلال الدین حجت اللہ تعالیٰ علیہ کی وفات کے بعد مولانا عاصم  
الدین نے بہت اصرار سے چاہا کہ صحابہ اور بہاؤ الدین کو مولانا کا خلیفہ بنا  
کر خدمت میں رہیں، لیکن سلطان ولد نے ہرگز نہ ماننا بلکہ مولانا عاصم  
الدین کو قائم مقام اور خلیفہ مان کر دیں برس سے زیادہ ان کی خدمت میں رہ  
کر کی لات باطن میں ترقی کرتے رہے۔ اپنے والد کے پیر و مرشد حضرت  
مشیش الدین تبریزی رحمۃ اللہ تعالیٰ علیہ کی صحبت و خدمت سے بھی بہرہ  
داہی حاصل کیا ہے۔

ایک دفعہ دشمن سے مولانا مشیش تبریزی کے بلاں کے لئے انہیں  
کو بھیجا تھا۔ ان کو دہم سے بھیجا اور کچھ روپیہ سامنہ کر دیا کہ دشمن میں پہنچ  
کر فلاں مسافر خانے میں جاکر تلاش کرنا۔ مولانا ایک فرنگی کے رٹ کے  
سامنے شترنخ کھیلتے ہوئے گئے، ویکھنا ہرگز بدراحتی کو دل میں نہ آنے  
دینا کیونکہ مولانا نے ایک سلف سے اپنی حالت کو چھپا کر ہے۔  
سلطان ولد باپ کے ارشاد کے موافق چند ہمراہ یہوں کے سامنہ رواڑ ہوئے۔

اور دشمنی میں اسی لشان پر پہنچے، دیکھتے ہیں کہ حضرت شمس الدین رٹکے کے  
سانحہ کھیل رہے ہیں بہباؤ الدین نے منع اپنے ہمراہیوں کے نہایت  
ادب و تنظیم سے ملاقات کی اور سرنسیاز مولانا کے سلسلے منع ختم کیا۔ لڑکوں جو  
مولانا کے کمال سے ناواقف تھا بہت متتعجب ہوا۔ اور حضرت شمس الدین  
کا عالی عالم ہر فن کے بعد نہایت شرمندہ ہو کر اپنی سابقہ گستاخیوں  
گی معافی کا طالب ہوا اور مسلمان ہو گیا ہچاہتا تھا کہ جو کچھ مال و میراث  
رکھتا ہے سب ٹھاڈے مگر حضرت شمس تبریزی نے منع فرمایا اور اپنا  
خلیص بنائکر فرنگستان کو خصت کر دیا کہ جاؤ وہاں لوگوں کو ہدایت کرو  
اور طالبان حق کو راہ بستلو تم اسی ملک کے قطب ہو۔

سلطان ولد نے مولانا رومی کی فرمائش کے بوجب حضرت شمس تبریزی  
کے پاپوش میں وہ روپیرہ جو سانحہ لائے تھے ڈال دیا اور پاپوش مبارک  
کو روم کی طرف سیدھا کر کے رکھ دیا ارجو روم میں تشریف لے چلنے  
کی درخواست کا اشارہ تھا، اور زبانی بھی عرض کیا کہ روم کے تمام محلوں  
و مقامات لوگ اور خود مولانا عبدال الدین ازحد تشریف آوری کے منتظر اور زیارت  
مبارک کے مشتاق ہیں۔ حضرت نے قبل فرمائی کہ ارادہ سفر فرمایا۔

سلطان ولد گھورا ہمراہ لائے تھے اس پر زین الکار کر خدمت میں رے  
گئے اور حضرت کو سوار کر دیا اور خود پیادہ ہمراہ کاب ہوئے تھوڑی دوچل

کر حضرت شمس الدین علیہ الرحمۃ نے فرمایا کہ بہباؤ الدین تم بھی سوار ہو جاؤ  
 عرض کیا کہ کہاں مناسب ہے کہ بادشاہ اور غلام دونوں برابر سوار ہوں  
 دمشق سے قونیہ تک برابر پیادہ آئے اور حضرت شمس الدین تبرنیہ کی کی،  
 تمام راستہ نہایت خلوص سے خدمت کرتے رہتے حضرت ان کی،  
 خدمت سے نہایت ہی مسرور ہوتے تھے۔ اور قونیہ میں پہنچنے کے بعد  
 جب مولانا جلال الدین سے ملاقات ہوئی تو سلطان ولد کی ہر بہت  
 کو بیان کر کے تعریف فرماتے جاتے تھے اور خوشی ظاہر فرطتے تھے  
 مولانا عوم اپنے صاحبزادہ کی سعادتمندی اور مرشد کی خدمت و رضا  
 جوئی سے نہایت مسرور ہوتے اور بیٹے کو دعائیں دیں اور پہلے سے بھی  
 زیادہ نظر عنایت و شفقت رکھنے لگے۔ حضرت شمس تبرنیہ فرماتے  
 تھے کہ ہمارے پاس دو چیزیں بخوبی سُر اور سُر را مسراں (الہی)، سُر کو مولانا  
 جلال الدین کے لئے فدا کرتے ہیں اور سُر کو بہباؤ الدین کو دیتے دیتے  
 ہیں۔ اگر بہباؤ الدین کو عمر نوح رعلی بنینا علیہ الصلوٰۃ والسلام، بھی  
 ملتی اور راہ خداوندی میں مجاہدہ و ریاضت کرتے تو وہ کمال حاصل نہ  
 ہوتا جو روم سے قونیہ تک میرے ہمراہ رہ کر حاصل ہوا۔  
 سلطان ولد ہتھے ہیں کہ والد صاحب نے ایک دفعہ مجھ کو نصیحت  
 فرمائی اور فرمایا کہ بہباؤ الدین اگر بہمیشہ سہشت و راحت میں رہنا چاہتے ہو

تو سب کی خیر خواہی دوستی اختیار کرو کسی سے کینہ نہ رکھو ۔  
 بیشی طلبی زیبی کس میں مباث چور ستم دوم باش چون نیش مباش  
 خواہی کر زیبی کسی گز نہ نہ رسد بگو و بعد آموز و بدانلش مباش  
 یہی اخلاق ملتے جن کو اختیار کرنے سے پیغام خداوندی کی دنیا  
 تابع ہو جاتی تھی اور تمام لوگ ان کے بندہ احسان بن کر ان کی طرف پہنچ  
 آتے تھے بسلطان دله اپنے والد صحب کے کلام کو نہایت خوبی اور  
 حمدگی سے پڑھتے اور لوگوں کو سمجھاتے تھے۔ متوں یہی شغل رہا۔ خود،  
 ان کی تصنیف سے بھی علیم سنائی کی کتاب "حدائق الحقيقة" کے طرز  
 پر ایک ثنوی ہے جس میں بہت سے اسرار و نکات تصوف کے بیان  
 کئے ہیں ۔

مولانا جلال الدین نے ان کے بالغ ہو جانے پر ان کی شادی اپنے  
 خاص خلیفہ شیخ صلاح الدین قوئیوی کی بیٹی سے کی تھی جس سے اولاد بھی  
 ہوئی۔ ائمہ، بھری میں دسویں رحیب الرحمہ کو شنبہ کی شب میں،  
 نواسی برس کی عمر میں انتقال فرمایا، خدا تعالیٰ کی رحمت فرمادے خود بھی  
 صاحب کمال اور حضرات اہل کمال کی اولاد تھے۔ وفات سے پہلے یہ  
 شعر پڑھتے تھے ۔ ۔

اشب شب آنست کی یعنی شادی دیا ہم اذ خودتی خود آنا دی

مولانا جلال الدین رحمۃ اللہ تعالیٰ علیہ کے دوسرے بیٹے علاء الدین نے  
جو مولانا بہاؑ الدین سے چھوٹے تھے انہوں نے جوان ہو کر باپ کے پیر  
درشد مولانا شمس تبریز کو اپنے بانخ سے شہید کرنے کا ایسا بدف  
دانخ اپنے اور پر لگایا کہ سب برائی سے یاد کرتے ہیں۔ مولانا شمس الدین،  
رحمۃ اللہ تعالیٰ علیہ کے قتل کے بعد ہمی سے ان کو ایسا مرزا لگا کہ جابر  
ذہبی کے اور تھوڑے ہی دنوں کے بعد ۱۸۵۷ء میں بھری میں دنیا سے ،  
نہ صحت ہوئے۔ گناہ تو بہت بڑا کیا ہے مگر کیا عجوب ہے کہ مولانا  
شمس تبریز وغیرہ حضرات ان کا قصور معاف فزاریں اور خدالعلک  
مغفرت فرمائے۔

### مولانا روم کی ظاہری و باطنی تعلیم و تربیت اور اسی قسم کے عالم حالات

اگرچہ حقیقی اور داقعی طور پر مولانا جلال الدین علیہ الرحمۃ کو کسی تقیید  
تربیت کی صورت نہ تھی خدا تعالیٰ نے ان کو اپنے خزانہ عینبست  
علوم عطا فرما کر کامل بنایا تھا۔

ہر کہ را باشد مریبی خود اللہ  
گو کہ تربیت ز غیر حق مخواہ

لیکن ظاہری طور پر بھی ان کو اپنے والد حضرت مولانا بہاء الدین رحمۃ اللہ تعالیٰ علیہ میں کیسے کیا یہ فیض اور شفقت پرستی سے زیادہ اچھا مرتب کون مل سکتا تھا۔ لیکن کوچھ بڑا سفر اختیار کرنے اور بالآخر قونیہ میں تک آپ کے والد مولانا بہاء الدین زندہ رہے ان کی حیات تک ان کا فیض صحبت اور یہ شفقت مولانا کی تربیت کرتا رہا۔ ممکنہ غلطیہ جاتے ہوئے حضرت مولانا روئی جس وقت اپنے والد کے ہمراہ نیشاپور میں پہنچے میں تو حضرت شیخ فرمید الدین عطاء رحمۃ اللہ تعالیٰ علیہ کی مجلس میں بھبھی تشریعیت لے گئے۔ حضرت عطاء نے صفر سنی میں مولانا روئی کی حالت دیکھ کر اور کچھ اپنے کمال باطنی سے دریافت کر لیا کہ یہ رُط کا ایک زمانہ میں مقتدائے وقت اور منظر انوار خداوندی ہو گا۔ اپنی کتاب "اسرار نامہ" مولانا کو منہایت محبت سے دے کر خصوصیت فرمایا۔ مولانا اس کتاب کو مہیشہ اپنے سامنہ رکھتے تھے اور شیخ عطاء رحمۃ اللہ تعالیٰ علیہ کی تعریف فرمایا کرتے تھے۔ والد ماجد کی وفات کے بعد نو برس تک حضرت سید بدران الدین محقق ترمذی رحمۃ اللہ تعالیٰ علیہ، کے انوار و برکات سے مولانا اپنے باطن کو نورانی و مندرجہ مکار کمال حاصل کرتے رہے۔

سید بربان الدین رحمۃ اللہ تعالیٰ علیہ مولانا بہاؤ الدین رحمۃ اللہ تعالیٰ علیہ کے اول درجے کے خلفاً اور شگردوں میں سے ہیں وطن اپ کا ترمذ ہے جس روز مولانا بہاؤ الدین کی قونیہ میں وفات ہوئی، انہوں نے اپنے مریدوں کے مجمع سے ترمذ میں بیٹھے ہوئے فرمایا کہ۔ انا مثہ وانا الیہ راجعون۔ آج ہمارے استاذ رفیعی مولانا مارومی کے والد مولانا بہاؤ الدین، دنیا سے رخصت ہوتے۔ پھر چند روز کے بعد ترمذ سے قونیہ پہنچتا کہ اپنے مرشدزادہ مولانا جلال الدین رومی کی تعلیم و تربیت کریں۔ چنانچہ یہاں پہنچ کر مولانا کی القیم باطنی کی ترقی میں سعی ہوتے۔ اور آپ کی خدمت بارکت میں مولانا مارومی نے ذوب کس تحصیل کمال کرنے پریاضت اور جہاد نفس کی داد دی۔ اس کے بعد حضرت شمس الدین تبریزی رحمۃ اللہ تعالیٰ علیہ کی صحبت کا زمان آیا جو مولانا جلال الدین علیہ الرحمۃ کے خاص طور سے مرشد و ہادی سمجھ جلتے ہیں اور مولانا اپنے آپ کو اور اپنی مشنوی کو سر اسرائیل شعراً شمس تبریزی سمجھتے ہیں۔ اور جن کی نسبت یہ شعر منہایت مشبور ہے۔

مولوی از خود مشد مولائے روم  
تاغلام شمس تبریزی بدشہ

مولانا شمس الدین، تبریز کے رہنے والے اور شیخ ابو بکر سلیمان  
تبریزی رحمۃ اللہ تعالیٰ علیہ کے خلفاء میں سے ہیں۔ مولانا عبدالال  
الدین نے اپنے کلام میں ان الفاظ سے حضرت شمس تبریزی کی تعریف  
فرمائی ہے ۔

اَلَا عَزُّ الدَّاعِيِ الْخَيْرُ خَلاصَتُ الْأَرْوَاحُ سَرُّ  
الْمَشْكُونَةِ وَالنَّجَابَةِ وَالْمَصْبَاحُ شَمْسُ  
الْحَقِّ وَالْدِينِ نُورُ اللَّهِ فِي الْأَدْلِينَ وَالْأَخْرِينَ ۔

مولانا شمس الدین اپنے صفر سنی کا حال فرماتے ہیں کہ اسی عرصہ  
عشقیت سیرت محمدی صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم مجھ پر اس قدر غالب رکھتا  
کہ چالیس چالیس روز سے آب و دانہ گزر جاتے کبھی خواہش ہی نہ  
ہوتی ۔ اگر میرے عزیز دینا بھی چاہتے تو میں سر کے اشارہ، اور  
ہاتھوں سے منع کر دیتا رکھتا ۔ آپ اپنے آخر زمانہ میں اکثر سفر و سیاست  
میں رہتے اور سیاہ کبل کا لباس رکھتے ۔ جسی شہر میں پہنچتے ہو جانسراً

لئے بعض لوگوں کا قول ہے کہ آپ بابا کمال خجندی کے مرید ہیں ۔ بعض کہتے  
ہیں کہ شیخ رکن الدین سنجاہی کے مرید اور شیخ اوحد الدین کمانی کے پریھانی ہیں  
غالباً شیخ ابو بکر سلیمان کے مرید ہوں گے اور عقیدت و حصول فیضن،  
(باتی لگکے صفحہ پر)

میں قیام فرماتے۔ بغداد میں آپ کی ملاقات عجیب شیخ احمد الدین کیانی  
سے ہوئی تو پوچھا کر کیا کرتے ہو ؟ شیخ نے جواب دیا کہ پانی میں سوچ  
کو دیکھتا ہوں (یعنی وجود نور مطلق کو قیود ابت عدم و تلکت میں پاتا ہوں)  
حضرت شمس تبریز نے جواب دیا کہ اگر آپ کی پشت پر دنبل نہیں تو بیٹھ  
کر آفتاب کو آسمان ہی پر دیکھ لیجئے۔ حضرت شیخ مولانا شمس الدین کا یہ  
جواب سن کر مولانا کے کمال کے قائل ہو گئے۔

چونکہ مولانا رومی کی ملاقات اور صحبتیں مولانا شمس الدین کے ساتھ  
مقدمہ ہو چکی تھیں لہذا مولانا اپنے اسی سیر و سیاحت میں قدمیہ پہنچنے،  
اور جلوائیوں کے محلہ میں فروش ہوتے مولانا جلال الدین رومی اگرچہ علم  
ظاہری و باطنی میں کامل تھے لیکن اس زمان میں زیادہ توجہ تعلیم و تعلم اور  
درس و تدریس کی طرف تھی۔ بڑے بڑے ذہین اور فاضل لوگ آپ  
کیست اگر دی کو فخر سمجھتے تھے۔ آپ بہت سے علماء و طلباء کو ہمراہ

دلقیہ حاشیہ گزشتہ صفر، دوسرے صاحبوں سے بھی ہو گا ॥ ۷ ॥  
۷ یعنی صاحب عزت خیر کی طرف بلانے والی ارادا حکمے خلاصہ نور  
مطلق کے بھید حق دین کے آفتاب، اولین و آخرین میں خدا تعالیٰ  
کے نور ॥ ۸ ॥

لئے ہوئے حلوائیوں کے محلہ میں سے گزرے ہوئے جاتے تھتے مولانا  
شمس الدین رحمۃ اللہ تعالیٰ علیہ نے حلوائی کی دوکان سے بہر تشریف لا کر  
مولانا رومی کے گھوڑے کی باگ پکڑ کر روک دیا اور پوچھا کہ یا مولانا یا امام  
مسلمین یہ تو فرمائیئے کہ بازیزید بسطامی رحمۃ اللہ تعالیٰ علیہ کا مرتبہ زیادہ  
ہے یا رسول اللہ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کا ؟

مولانا رومی فرماتے ہیں کہ اس سوال کی پیشیت سے گویا ساتوں آسمان  
ٹوٹ پھوٹ اور زمین پر گر پڑے اور میرے دل سے آگ نکل کر دماغ نکل  
پہنچی اور اس کا سایہ عرش تک پہنچتا ہوا مسلوم ہوا جب مجھ کو  
کسی قدر کون ہوا توجہ دیا کہ حضرت محمد مصطفیٰ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم  
علیہ وسلم تمام عالم سے افضل ہیں آپ کے مقابلہ میں بازیزید کا درجہ  
کیا ہو سکتا ہے ۔

مولانا شمس الدین نے فرمایا کہ پھر حضرت صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم  
نے یہ کیوں فرمایا کہ ما عرفنا ک حق معرفت ک ۔ یعنی  
اے خدا جیسا تجھ کو پہچانا چاہئے ہم نہیں پہچان سکے ॥ حالانکہ  
بازیزید فرماتے کہ سبحانی ما اعظم و شانی انا سلطان  
السلطین ॥ یعنی میں پاک ہوں میری شان بڑی ہے میں سلطان  
السلطین ہوں ۔ ( رحایہ لگلے صفحہ پر لاحظ فرمائیے )

مولانا جلال الدین نے جواب دیا کہ بایزید کی پیاس کم مخفی جو کہ ایک ہی جر عپری کراپنے سبب ہونے کا اعلان کر دیا۔ اور رسول اللہ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کو ایک مہابیت عظیم پیاس لگی ہوئی مخفی اس واسطے دریا کے دریا نوش کر گئے پھر مجھی کم نہ ہوئی اور پیاس پیاس پکارتے رہتے۔

مولانا شمس الدین یہ جواب سن کر بہت خوش ہوتے اور غرہ مار کر زمین پر گر گئے مولانا روم یہ حال دیکھ کر سواری سے اترے اور شاگردوں سے کہا کہ ان کو اٹھا کر مدرسہ میں لے چلو۔ مدرسہ میں پہنچ کر مولانا نے، حضرت شمس الدین کا سراپنے زانو پر رکھا۔ جب حضرت کو ذرا افاقہ ہوا تو مولانے کہا کہ اٹھئے، تب حضرت شمس الدین نے سراٹھیا، اس وقت مولانا شمس الدین تشریف لے گئے اس کے بعد پھر مولانا رومی کی مجلس، میں تشریف لائے۔ مولانا رومی عرض کے کدارے پر میٹھے ہوئے تھے چند کتابیں سامنے رکھی ہوئی تھیں۔

حضرت شمس تبریز نے پوچھا کہ یہ کیا کتا میں میں ہے مولانا نے جواب

لے حضرت بایزید بسطامی نے یہ کلمات محبت اور فنا فی الذات کی حالت میں فرمائے ہیں ۱۲ :

دیا کہ یہ قیل و قال کا سامان ہے اس سے آپ کو کیا واسطہ بھرت  
 شمس تبرزی نے یہ سن کر سب کتاب میں اٹھا کر حوض میں ڈال دیں۔ مولانا  
 رومنی نے نہایت افسوس سے فرمایا کہ آپ نے غصب کر دیا ایسی نیاز  
 کتاب میں ڈال دیں۔ اب ایسی کتابوں کا لمنا دشوار ہے۔ مولانا شمس الدین  
 نے حوض میں ہاتھ ڈال کر ایک کتاب نکال دی کسی میں بھی نہ پائی  
 لگا تھا نہ حرف خراب ہوتے تھے۔ مولانا رومی نے تعجب سے فرمایا کہ  
 حضرت یہ کیا بھید ہے؟ حضرت شمس الدین نے جواب دیا عزیزم یہ دون  
 وحال ہے آپ کو اس سے کیا علاقہ :

جب یہ واقعہ اور پہلا حال حضرت شمس تبرزی کے وجد و حال کا لئا  
 رومنی دیکھ چکے تب مولانا کو نہایت عقیدت و مکال خلوص حاصل ہوا  
 اور پھر باہم دونوں حضرت شیر و شکر اور بالکل دکستار ہٹنے لگے۔  
 لیکن مولانا رومی غایت ادب و تعظیم حضرت شمس الدین کا ملحوظار کرتے، اور  
 نیو صن و برکات مثل مریدان خالص حاصل فرماتے۔ چونکہ مولانا رومی پاشے  
 وقت کے بڑے شیخ سمجھے جاتے تھے اور ہزاروں آدمی آپ کے حلقة  
 بیعت میں داخل تھے لہذا آپ کی حالت کا یہ تغیر نہایت تعجب سے  
 دیکھا گیا مگر مولانا نے اس کی کچھ پرواہ نہ کی اور تحییل مقصود پر نظر رکھی۔  
 مولانا جلال الدین رومی اور حضرت شمس الدین تبرزی مراقبہ اور ذکر

و ذکر کے لئے ایک خلوت خاص میں بہنگے اور صوم و صال رکھلیا  
تین ہیئت تک باہر نہ آئے یہ کس کی محابا تھی کہ ان دونوں حضرات  
کی خلوت میں جا کر خلیلِ ذات یا باہر آنے کا لقا صنا کرتا۔

اس کے بعد مولانا رومی عرصہ دراز تک مولانا شمس الدین کی  
خدمت صحبت کی برکت سے تقربہ الی اللہ کے اعلیٰ مدرج طے فرماتے  
رہے۔ حضرت شمس الدین نے مولانا رومی کو طرح طرح سے آنایا اور بار  
بار امتحان لیا مگر ہمیشہ ان کو کامل العقیدت اور مخلص تام و مرد کا مل پائی۔  
مولانا شمس الدین کی تشریف اور کسی کے بعد اپنی تام توجہ مولانا  
رومی نے آپ کی خدمت کی طرف مائل کر دی تھی اور اپنے مریدوں کو،  
فیض رسانی و ارشاد کا شغل چھوڑ دیا تھا اس سے اکثر ظاہرین مرید  
بہت بہم ہوتے اور وہ ہجوم و رجوع متعاقہ ان کا کم ہو گی۔ چونکہ  
مولانا شمس الدین کی تشریف اوری اس کا باشت سمجھی جاتی تھی لہذا  
بعض نافہم لوگ مولانا شمس الدین سے عذالت قلبی رکھنے لگے۔ اور  
چاہتے تھے کہ کسی طرح حضرت بہاں نہ رہیں تو مولانا رومی کی وہ توجہ اور

لہ چند روز اس طرح روزہ رکھنے کو کہ رات کو بھی افطار نہ کریں صوم  
و صال کہتے ہیں ۱۷

عنایت بجال مریہ ان جو پہلے محتی پھر قائم ہو جاتے۔ اور ہجوم و رجوع خلافت بکستہ سابق ہو جاتے۔ ان ہی نافہم لوگوں میں مولانا رومی کے فزند ناخلف علام الدین بھی تھے۔

جب کوئی صورت حضرت شمس الدینؒ کے تشریف لے جانے اور مولانا کی علیحدگی کی نہ دیکھی تو ان لوگوں نے باہمی شورہ سے حضرت شمس الدینؒ کو قتل کرنا چاہا۔ آپ کی قسمت میں شہادت کی عربت لکھی تھی اس لئے ان لوگوں کی تدبیر کارکر ہو گئی۔ ایک دفعہ شب کو مولانا جلال الدین رومی اور حضرت شمس الدینؒ خلوت میں بیٹھے تھے ایک شخص نے باہر سے حضرت کو اشارہ کیا کہ یہاں تشریف لائیے۔ حضرت نے مولانا جلال الدینؒ سے کہا کہ مجھ کو قتل کرنے والے ہیں چونکہ ملت قیام سرانے دنیا تمام ہو چکی ہے لہذا جانا ضرور ہے۔ مولانا رومیؒ نے بڑی دیر کے بعد حضرت سے فرمایا کہ **أَلَا لَهُ الْخَلْقُ وَالْأَمْرُ فَتَبَذَّكَ اللَّهُ رَبُّ الْعَالَمِينَ** ۔ یعنی پیدا کرنا اور بارنا سب لمور خدا تعالیٰ اختیار میں ہیں، پاکی ہے خدا تے رب العالمین کو ۱۰ عرض حضرت شمس الدینؒ باہر تشریف لائے یہاں سات شخص مسلح آپ کے قتل کرنے کے لئے کھڑے تھے مولانا رومی کے فرزند ناہل بھی انہیں میں تھے ان لوگوں نے حضرت کے اوپر ایک بہت بڑے

چاقو سے حملہ کے زخم لگایا۔ حضرت نے ایسا غرہ مارا کہ سب پیش  
ہو کر گرفتارے مخود می دیر کے بعد ہوش آیا تو کیا دیکھتے ہیں کہ صرف  
خلن کے نشان باقی ہیں حضرت کے جسم مبارک کا وہاں پتہ بھی تھیں۔  
یہ آپ کی شہادت کا واقعہ اور حادثہ ۶۳۵ھ ہجری میں پیش آیا۔  
حضرت مولانا عبدالدین رومی کو اس سے ایک نہایت سخت صدمہ  
پہنچا اور آپ اپنے کامل مرشد کے غم میں نہایت بے قرار ہے۔  
جن لوگوں نے حضرت کو شہید کیا تھا ان پر طرح طرح کی مصیبتوں پر ہی  
اور سب ہی عمارت ہو گئے۔ مولانا رومی کے بیٹے علاء الدین بھی انہیں  
ایام میں مبتلا تر مرض ہوئے اور پھر صحبت نہ ہوئی اور اسی میں ہی  
استقال ہو گیا۔  
مولانا رومی مہمیشہ اپنے مرشد کامل کو یاد کرتے رہے اور بالکل،

لہ یہ ایک قول ہے بعض کہتے ہیں کہ ان قاتلان نا بکار نے آپ  
کے جسم مبارک کو کسی کنوں میں ڈال دیا تھا مدت کے بعد حضرت مولانا کو خواب  
میں معلوم ہوا تو آپ نے اپنے خاص لوگوں کے ہمراہ وہاں سے نکال کر اپنے مدد  
میں دفن کیا۔ بعض کہتے ہیں کہ جس جگہ مولانا رومی کے صاحبزادے سلطان  
ولد کا مزار ہے وہیں آپ کا مزار مبارک ہے ۱۷

انہیں کے زنگ میں سنگے ہوئے ہیں اپنے تمام النوار و برکات کو  
انہیں کی طرف مسوب کرتے ہیں۔ اپنے کلام میں جا بجا انہیں کا ذکر  
فرماتے ہیں۔ اور یہی یاد نہ کریں دنیا میں جس سے ذرا سامبھی فائدہ،  
پہنچتا ہے آدمی کو اسی سے النہ ہو جاتا ہے۔ مولانا کو تو قریب نہیں  
کے درجاتِ اعلیٰ اور علم خداوندی کے فیوض و اسرار ان کی برکت سے  
حاصل ہوتے ہیں۔ خدا تعالیٰ اور رسول اللہ صلی اللہ تعالیٰ علیہ  
وسلم کے بعد اگر کسی کی محبت کا درجہ ہے تو مرشد کامل ہی کی محبت  
ہے۔ اپنے شیخ و مرشد کی وفات کے بعد عرصہ تک مولانا نے  
کسی طرف بالکل توجہ نہیں کی مگر بالآخر ارشاد معتقد ان و طالبان کا  
سلسلہ آپ سے جاری ہوا اور آخر حیات تک یہی شغل اور کام ہا  
اور مولانا اصلاح الدین کی صحبت سے مدرس و مخطوط ہو کر لفظ عنایت  
ان پر مبذول رہی اور ان کے بعد مولانا حسام الدین سے اتحاد و محبت  
ہو کر ان پر شفقت خاص رہی۔ تعلیم علوم ظاہری کی طرف جو توجہ ابتداء  
میں بھی وہ آخر میں نہیں رہی بھی بالکل اور سراسر مقصود فیوض ملنا  
ہی تھے۔

مولانا فرماتے تھے کہ مجھ کو یہ جسم نہ سمجھنا جو صرف دیکھنے والوں کا  
منظور لفظ ہو بلکہ میں وہ ذوق و شوق ہوں جو مریدوں کے قلب میں

جو شہ ملتا ہے ۔

ایک روز عالمت شوق میں فرماتے تھے کہ رباب میں سے ہم کو بہشت کے دروازے کی آواز آتی ہے اس لئے مدھوش ہو جلتے ہیں۔ کسی شخص نے بطور اعتراض کے کہا کہ جناب ہم بھی تو وہی آواز آواز سننے میں پھر کیل مسٹ نہیں ہو جلتے، مولانا نے ہنس کر فرمایا کہ تم لوگ حبس آواز کو سننے ہو وہ بہشت کا دروازہ بند ہونے کی آواز ہے اور ہم کھلنے کی آواز سننے ہیں۔

ایک مرتبہ مولانا حسام الدینؒ نے عرض کیا کہ یا حضرت حب ، آپ کے معتقدین و مخلصین نہایت ذوق و شوق سے آپ کی قسمی پڑھتے ہیں تو حاضرین اس کے انوار و رکات میں مستفرق و مست ہو جلتے ہیں۔ اس وقت مجھ کو لظر آتا ہے کہ فرشتگان و مخالفان غیب ہاتھوں میں تلواریں لے کر کھڑے ہوتے ہیں جو لوگ خلوص و اعتقاد سے نہیں سستے اور شک و انکار کو داخل دیتے ہیں رقبیان غیب ان کے دین ایمان کے درخت کی جڑ اور سث خیں سب کاٹ ڈالتے ہیں اور اس کو کھیج کر جنم میں پہنچا دیتے ہیں۔

مولانا نے فرمایا کہ تم نے نہایت درست و صمیح دیکھا فی الحقيقة  
یہی بات ہے ۔ ۷

دشمن ایں حرف ایں ہم دلنظر اشد ممثل سر بخوبی اندر سفر  
اے حسام الدین تودیمی حمال اور حق نسودت پاسخ افغانی اور

## علم و فضل اور آپ کا کلام فصائح

مولانا کے علم و فضل اور اعلیٰ تحقیق کا سب سے بڑا شاہد اور سب سے روشن دلیل ٹھنڈی ہے جس سے مولانا کی وہ وقفت اور دستگاہ ظاہر ہوتی ہے جو ان کو علم تفسیر و حدیث، عقائد و لتصوف اور دیگر تمام علوم میں حاصل ہے۔ آیات قرآنی کی شرح جس خوبی سے کرتے ہیں وہ انہیں کا حصہ ہے۔ روز و نکات کلام باری تعالیٰ کے حل و بیان میں جو نیا اور لطیف طرز مولانا ہے وہ کسی کو حاصل نہیں۔ ارشادات نبوی علیہ الصلوٰۃ والسلام کا محمل اور غشا جیسے وہ سمجھاتے ہیں دوسرے کام نہیں۔ عقائد و لتصوف کے باریک و رقین مسائل کو بیان کر کے واضح صاف مثالوں سے ذہن ٹھین کرنے میں جو کمال آپ نے کیا ہے وہ دوسرا نہیں کر سکتا۔

صروری اور ضروری لفاصح جن کو جامع الكلام کہتا ہے جانہ ہو گا معمولی حکایات کے ضمن میں جس طرح مولانا مل میں بھٹکا دیتے ہیں ایسا کون

کر سکتا ہے۔ عام نصاریح جس کثرت کے ساتھ مثنوی میں موجود ہیں شاید ہی کسی کتاب میں ہوں۔ اور خاص صوفیانہ امثال و نصاریح کا تو مثنوی کو خوازد سمجھے کبھی عالم اختر کا وہ نقشہ لمحنتے ہیں کہ گویا آنکھوں سے دکھلا دیا۔ اور دنیا جو صوفیا کی نظر میں کچھ ہے ہی نہیں اس کی بے شباتی دکھلانے پر آتے ہیں تو اتنا بڑا کار خانہ عالم دیکھتے والے کی نظر میں کالعمر ہو جاتا ہے۔ مولانا کی کتاب کی اسی تجھیت اور حسن نے سب کی زبان سے کہلدا دیا ہے۔

### مثنوی مولوی مصنوی

#### ہست قرآن در زبان پسلوی

مولانا کی مثنوی کا اعلیٰ رتبہ اس سے بھی معلوم ہوتا ہے کہ بعض حضرات نے اس کو صحیح بخاری شریف سے تشبیہ دے کر فرمایا ہے کہ گو فن دو ہیں اور غرض دطری علیحدہ ہے مگر جامع الفتوح ہونے میں جو پاپہ امام بخاری کی کتاب کا ہے جامعیت علوم مختلف کے اعتبار سے وہی بات مثنوی کو حاصل ہے۔ مثنوی میں ایسے بھی بعض یہ یہ، مرضائیں ہیں جو بظاہر قواعد شرع کے خلاف نظر آتے ہیں لیکن علماء ان کے طالب کو نہیا یت خوبی سے حل کر کے بتلا دیا ہے کہ مولانا کا ایک حرف بھی قانون شرع اور عقائد مسلمہ کے خلاف نہیں۔

یہ سب ہماری نظر کا قصور ہے کہ خلاف نظر آتا ہے۔ البتہ بعض حضرت اور مولانا کے مصایب کو ظاہر شرع کے خلاف ہی ثابت رکھ کرنا ہے کہ یہ دوسری بات ہے اسے علمائے ظاہر کیا جائیں۔ لیکن یہ ان کی غلطی ہے کہ جس کتاب کو "ہست قرآن در زبان پسلوی" کا خطاب بلگی ہو وہ کوئی مضمون خلاف شرع اپنے اندر رکھتی ہو۔ جیسا کہ مولانہ کے کلام سے معلوم ہوتا ہے۔ یہ کتاب حضرت شمس تبرزی علیہ الرحمۃ کا فیض ہے اور مکھی گلی ہے حضرت حسام الدین علیہ الرحمۃ کی آنزو اور استاد عالیہ مولانا چاہجا حضرت شمس تبرزی رحمۃ اللہ تعالیٰ علیہ کا ذکر اور ان کی طرف اشارہ کر کے ہی ثابت کیا ہے کہ یہ سب مصایب و معانی وقیعہ حضرت ہی کے فیوض باطنی کا اثر ہے۔

مشہور ہے کہ جس زمانہ میں حضرت شمس تبرزیؒ با بکال خجندی رحمۃ اللہ تعالیٰ علیہ کی خدمت میں رہتے تھتے انہیں ایام میں اپنے مرشد شیخ بہاؤ الدین رحمۃ اللہ تعالیٰ علیہ کے فرمان سے مولانا فخر الدین عراقی علیہ الرحمۃ محبی حضرت با بکال رحمۃ اللہ کی خدمت میں موجود تھے۔ حضرت شمس الدین اور مولانا فخر الدین دونوں مجاہدے اور صریبی اور ریاضتیں کرتے تھے شیخ فخر الدین کو جو کچھ واردات غیری اور فتوح و فیوض من جانب اللہ شامل ہوتے وہ ان کو نہایت محمدہ مصایب

اور انہم دنیا کے پیرا یہ میں لاکر بابا کمال علیہ الرحمۃ کو پیش کر دیتے ہجے سے  
بابا صاحب نہایت مسرود ہوتے لیکن حضرت شمس الدینؒ اپنے داردا  
و کشف وغیرہ کو ظاہر نہ کر سکتے تھے عالم سکوت میں رہتے۔

ایک رفعہ حضرت بابا کمال رحمۃ اللہ تعالیٰ علیہ کے پوچھا کہ بیٹا  
شمس الدین کیا تم کو اس قسم کے امور پیش نہیں آتے اور فیوض حاصل  
نہیں ہوتے جیسے عزیز فخر الدین کو حاصل ہوتے ہیں؟

حضرت شمس الدین رحمۃ اللہ تعالیٰ علیہ نے عرض کیا کہ حضرت آپ  
کے الفاسیہ قدسیہ اور صحبت سرا اپنے برکت کے طفیل سے ایسے امور تکہ  
اور کشف و فیوض صادقة توبنہ کو مولانا فخر الدینؒ سے بھی زیادہ  
حاصل ہوتے رہتے ہیں لیکن وہ بعبارت شستہ و اسودبشاہیۃ  
اس کو حضور والا میں ظاہر کر سکتے ہیں اور بندہ اس سے قادر ہے۔

حضرت بابا کمال رحمۃ اللہ تعالیٰ علیہ نے دعا دے کر فرمایا کہ  
خدا تعالیٰ تم کو کوئی رفیق و مصاحب الیسا عطا فرمادے کہ فیضان  
و علوم خداوندی کے چنیے اس کے دل سے جاری ہو کر بصورت کلام  
زبان سے سرزد ہوں احمد اولین و آخرین کے اسرار معرفت اور  
حقائق نہوت و ولایت کو تھارے نام سے ظاہر کر لے۔

حضرت بابا کمال رحمۃ اللہ تعالیٰ علیہ کی دعا شمس تبرنیہ رحمۃ

اللہ تعالیٰ علیہ کے لئے ایسی معتبر ہوئی کہ مولانا جلال الدین رعنی  
 رحمۃ اللہ تعالیٰ علیہ کو خدا تعالیٰ نے حضرت شمس تبرنی گی کی زبان بنا  
 کہ وہ اسرار و معارف بیان کرادیئے جو بدول امداد عنیبی اور بلا فتح  
 داہب حقیقی خیال ہی میں نہیں آ سکتے۔ مولانا جلال الدین کے نام  
 میں اصحاب فقر و تصوف اور خود مولانا کے دوستوں اور مریدوں کو  
 صحیح حضرت شیخ فرمیدہ الدین عطاء رحمۃ اللہ تعالیٰ علیہ کی کتاب  
 منطق الطیر و مصیبت نامہ اور حکیم سنانی کے الہی نام سے بہت  
 انس بخابرا برابر اپنے جلسوں میں ان کو پڑھ کر لطف اکھلتے۔ اور جب  
 درویشوں کے حلقات جلتے تو انہیں کوسن کرہ دوق و شوق پاتے۔  
 ایک روز مولانا حسام الدین کو خیال آیا کہ اگر مولانا جلال الدین  
 علیہ الرحمۃ اس طرز پر کچھ معارف و اسرار نظم فرمادیں تو مجیب لطیف  
 ذخیرہ اور ارباب شوق کے لئے ایک ہو جائے۔ دو تین روز عرض  
 کرنے کا اتفاق نہ ہوا۔ اس کے بعد ایک دن موقع پاکرا اور مولانا  
 کو بشکش دیکھ کر کہا کہ یا حضرت جیسے حکیم سنانی اور فرمیدہ الدین  
 عطاء اپنے کلام کو ہم لوگوں کے لئے عمده شغلہ بنائے ہیں۔ اگرہ  
 جناب صحیح اس قسم کی کتاب جمع فرمادیں جس میں تصوف و فقر کے  
 حقائق اور اصحاب محبت و شوق کی دلچسپی کا سامان موجود ہو

تو سفترت کے لئے ایک عمدہ یادگار، اور ارباب حال وقال کے لئے  
ایک بیش بہا ہدیہ، ہو کر ہم خدام کے لئے سرمایہ سعادت، ہو جائے  
مولانا نے یہ سن کر فرمایا جنزالک اللہ یا حسام الدین خوب  
تمایز کی تھارے دل میں یہ خیال آئے سے پہلے من جانب اللہ  
میرے دل میں یہ امر القا کر دیا گیا تھا کہ اس قسم کی کتاب صنوف و تصنیف  
کی جملے چنانچہ یہ چند شعر کل شب کو لکھے گئے تھے۔ یہ فرمایا کہ ایک  
پرچہ دستار مبارک سے کھول کر مولانا حسام الدین کے ہاتھ میں دیا،  
جس میں امتحارہ شعر لکھے ہوتے تھے۔ اول شعر یہ تھا ۔

بشنواز نے چوں حکایت میں کند  
واز جسد افی ہاشم کا یت میں کند  
اور آخری شعر یہ تھا ۔

اگر نہ بودی نالہ نے رامہ  
نے چہاں را پر نہ کر دی از شکر

اور فرمایا کہ یہ تھاری توجہ پر موقوف رہے گا کذ جس قدر خیال  
کر کے اپنے لکھوٹے رہیں گے کتاب تصنیف ہوئی رہے گی۔ اس  
کے بعد نہایت اہتمام سے مثنوی مشہد لفیں کا تصنیف کرنا شروع  
فرمایا۔ اگر کبھی تو قف یا دیر ہوتی تو مولانا حسام الدین تقاضا کر کے

تصنیف کرتے۔ مولانا جلال الدین فرماتے جلتے اور شیخ حسام الدین  
بادب تمام سامنے بیٹھے ہوتے لکھتے رہتے اور جب مضمون پورا  
ہو جاتا تو شیخ حسام الدین اس کو باہر بلند کر کر مولانا کو مناتے  
کبھی ایسا بھیاتفاق ہوتا تھا کہ دونوں صاحبوں کو اسی شغل میں  
رات بھر گز رجاتی۔ چنانچہ ایک دفعہ مولانا کو تصنیف کرتے کرتے  
اور حضرت حسام الدین کو لکھتے ہوتے صبح ہو گئی تو مولانا نے یہ  
شعر لکھوا اسے

صبح شد اے صبح را پشت و پناہ

عذر مخدومی حسَم الدین بخواہ

یعنی اے صبح کے پشت و پناہ صبح کے پیدا کرنے والے خدا  
 تعالیٰ آج تو شنوی کی تصنیف میں صبح ہو گئی اب تو مولوی حسام  
الدین کے دل میں الہام کرتا کہ اب تصنیف کے معافی دیں۔

لہ دوسرے طلب اس شعر کا یہ ہے کہ لے خدا تعالیٰ آج تو مرا قبہ ہی  
میں صبح ہوئی شنوی تصنیف نہ ہوئی۔ حسام الدین کے دل میں ڈال کر  
وہ مولعف کریں۔ مولانا نے براہ تواضیح و کسری فرمی مولوی حسام الدین کو اس  
موقع پر مددم کے لفظ سے یاد کیا۔ یہ شعر دفتر اول کے اخیر میں ہے ॥ ۶ ॥

فتر اول تمام ہو چکا تھا کہ حضرت حسام الدین کی اپلیہ بیماری میں اور عرصہ تک بیمار رہنے کے بعد انتقال ہو گیا۔ اس پریشانی میں فرست نہ ہوئی کہ مولانا کی خدمت میں حاضر ہو کر لکھواتے اسی وجہ سے عرصہ تک ثنوی کالصینیف ہونا اور دفتر دوم شروع ہونا ملتی رہا۔ دو سال کے بعد جب شیخ حسام الدین کو فرست ہوئی تو پھر مولانا سے بادب تمام درخواست کی کہ لبقیہ ثنوی پوری ہو جاتے تو بڑی عنایت ہو۔ مولانا نے قبول فرمایا اور پھر یہ شغل ۵۴۲ھ کو شروع ہوا۔ چنانچہ فقر دوم کے شروع میں مولانا

دوم علیہ الرحمۃ فرماتے ہیں ۔

درتے ایں ثنوی تام خیر شد

تازایم بخت تو فرزند نو

چوں ضیا الحق حسام الدین علیہ

چوں برعاج حقائق رفتہ بود

چوں زور یا سوتی حسل بازگشت

ثنوی کو صیقل ارواح بود

مطلع یارخ ایں سودا و سود

بلیے زینجا برفت و بازگشت

ہستے بالیت تا خون شیر شد  
خون نہ گرد شیر شیر میں خوش خلو  
با زگردا نید زاویج آسمان  
بے بیداش غنچہ شگفتہ بود  
چنگ شعر ثنوی با سازگشت  
بازگشتہ روز استفتح بود  
سال بھرت شش صد سو سو دو بود  
بہر صید ایں معافی بازگشت

اسی طرح اخیر تک مولانا فرماتے رہے اور حسام الدین لکھتے رہے  
 میں تک کہ کتاب تمام ہو گئی۔ مولانا روم کی مشنوی کے چھ دفتر،  
 ہمیشہ سے شہر میں لیکن اس کے قیدم شارح مولوی اسماعیل  
 القردی جنہوں نے ۱۳۵۸ھ بھری میں اس کی مشرح چھ جلدیں میں  
 کی تھی وہ کہتے ہیں کہ مشرح کرنے کے زمانہ میں مجھے ایک نسخہ مشنوی  
 کا ۱۴۲۸ھ بھری کا لکھا ہوا ایسا ملا کہ جب میں سات دفتر ملتے اور  
 اس کو دیکھنے اور سخون کرنے سے مجھے یقین ہو گیا کہ یہ ساتواں دفتر  
 صحی بلاشبہ مولانا کا کلام ہے۔ چنانچہ انہوں نے اس کی مشرح کی  
 ہے اور جن لوگوں نے انکار کیا تھا کہ ساتواں دفتر مولانا کا کلام نہیں  
 ہے۔ ان کے تمام اعتراضوں کے نہایت طویل جواب دے کر کہا  
 کہ تم لوگ مولانا کے اور دوسرے کے کلام میں تمیز نہیں کر سکتے اس  
 لئے تم کوشش ہے۔

اس زمانے کے بعد بھی ایک بکرہ دو دفتر لوگوں کے پاس پٹے گئے  
 ہیں جن کو مولانا کا کلام سمجھا گیا ہے لیکن باریک میں اور دقیقتہ،  
 شناسن لوگوں نے مولانا کے کلام میں اور ان میں بہت بڑا فرق  
 پایا۔ اصل یہ ہے کہ بہت سے اہل خیال نے مولانا روم علیہ الرحمۃ  
 کے طرز پر ساتواں اور آٹھواں دفتر لکھنے ہیں۔ اور حتی المعتد ور

یہ کوشش کی ہے کہ مولانا کے کلام سے ذرہ بھر فرق نہ رہے۔ ان میں سے بعض کے مصنف معلوم ہیں اور بعض کا کلام کم درجہ کا تھا اس لئے فرق دشوار نہ ہوا، لیکن جن کے مصنف معلوم نہیں اور کلام اعلیٰ درجہ کو پہنچا ہوا ہے اس میں اور اصل ثنوی میں بڑے بڑے مبصروں کو تمیز دشوار ہو جاتی ہے۔ مولانا رومی نے اپنی کتاب کا نام ثنوی بتلا کر یہ بھی فرمادیا ہے کہ اس کتاب کے اور بھی نام میں ۔ مثلاً سامي ناصر، صائم نامر، جلاد الاحزان، کشف القرآن، سعیۃ الازاق، تطییب الاخلاق۔ اس کتاب کو خدا تعالیٰ نے وہ درجہ قبولیت عطا فرمایا ہے کہ ہر شخص کو اس سے کسی بُکسی طرح دلچسپی ضرور ہے۔

علماء و صوفیا میں کہ اس کے مصنایم پر اور محمد نکات پر دلدادہ ہیں۔ لوگ میں کہ پڑھنے والے کی آواز پر فریقہ ہو کر ثنوی کا دم بھرتے ہیں۔ یا صرف اشعار کا ترجیح سن کر خوش ہو لیتے ہیں۔ واحظ اور ناصح لوگ میں کہ اس کے اشعار و امثال سے فیض امٹا کر اپنے کلام کو تموث بنانا چاہتے ہیں بمنصیفین میں کہ ہیں مولانا کے اشعار کو اپنے مصنایم کی سند میں پیش کرتے ہیں۔ اور کسی عگہ صرف زینت کلام اور لطف مضمون بڑھانے کے لئے

اس قرآن پاک سی (عینی شنوی شریف) کے موزوں و مناسب شمار کو لاتے ہیں۔ ہر زمانہ میں قنونی کے خاص طور سے معانی بیان کرنے والے اور تعلیم دینے والے عالم و درویش موجود رہتے ہیں۔ اس مشکل و دقيق کتاب کی شرح میں ہر زمانہ کے علماء نے کوشش کی ہے اور ابتداء سے اس زمانہ تک شروح و حواشی لکھے گئے ہیں اگرچہ پھرے زمانہ کی شروح کو جدید شرح کہنا ذرا دشوار ہے کیونکہ اس میں وہی پہلے لوگوں کی بالوں کو نقل کر دیا ہے خصوصاً اس زمانہ کی بعض شروح۔

تاہم بعض پھرے لوگوں نے وہ فوائد اور تحقیقات ایجاد کئے ہیں جو پہلی شرح میں نہ تھے۔ ایک شرح جس کا نام گنوز الحقائق فی الرموز و الدقائق مختارتہ ہجری میں فارسی زبان میں کمال الدین حسین بن حنفیو از زمی نے لکھی اور مولوی مصطفیٰ بن شعبان نے جن کا تخلص، سروری مختا اور ۹۶۹ھ ہجری میں دفاتر پائی ہے اور دوسری شرح فارسی میں لکھی۔

ترکی میں بھی قنونی کی دو شخصیں محسوس طبقہ گئی ہیں اور ایک مختصر ۱۰۲۵ھ ہجری میں مولوی شیخ اسماعیل القردی نے ایک بڑی شرح پھر جلدیں لکھ کر فاتح الابیات نام رکھا۔ محمد یوسف معروف

سینہ چاک نے جن کا انتقال ۹۵۳ھ میں ہوا ہے پوری تحریک میں سے یعنی سو ماہ شعر پر مذاق اور رائے سے انتخاب کر کے ان کی عمدہ شرح لکھی۔ شیخ علاء الدین علی بن محمد نے جن کی دفات ۹۶۷ھ میں ہوئی ہے بعض اشعار کی شرح فارسی میں لکھی۔

شیخ امام حسین بن واعظ نے ایک انتخاب کیا اور فارسی میں، اس کی شرح لکھ کر جو اہر الامصار نام رکھا اور کتاب کے شروع میں بطور دیباچہ کے دس باب لکھے جن میں اصطلاحات لقصوف اور ان لوگوں کا حال بیان کیا جو حضرت مولانا جلال الدین رومی رحمۃ اللہ تعالیٰ علیہ سے غایت اعتقاد رکھنے والے اور طائفہ سودیہ کے لقب سے مشہور ہیں۔ ایک اور شرح از ہارثنوی و اوار معنوی، مشیراز کے ایک عالم نے بطور حل لغات کے لکھی جس میں دیباچہ کی شرح کرنے کے بعد جلد اول کے تمام عربی الفاظ کی، شرح ترکی زبان میں پھر فارسی الفاظ کی شرح بترتیب حروف تہجی لکھی۔ ایک شرح میں صرف آیات قرآنیہ و احادیث نبویہ اور عربی اشعار کی شرح کی گئی ہے اور بعض مشکل الفاظ کے معانی بھی بیان کر دیئے ہیں۔ منتخب اشعار اور آیات و احادیث

اور مشکل لغات کے متعلق اکثر لوگوں نے شرحیں لکھی ہیں اور بعضی عرض  
محمدہ شریح لکھی گئیں مگر ناتمام رہ گئیں چنانچہ شیخ عبدالجعیش شیرین  
پسیوسی نے ۱۹۳۸ء میں تہجیری احمد خان سلطان کی فتویٰ سے تکی  
ہمیز فارسی میں ایک شرح لکھنی خرید کی تھی مگر دفتر اول میں ہ  
خرگوش دشیر کی حکایت درمیان میں چھوڑ کر مولف مرحوم ۱۹۳۹ء  
ہجری میں موت کا شکار ہو گئے۔

اسی طرح اور بعضی عرض شرح جلد اول کے قریب پہنچ کر گئیں  
اخیر زمانہ کی شروح میں ایک نہایت محمدہ شرح مولانا عبد العالی حسنا  
بحر العلوم کی فارسی شرح ہے جس میں حل مطلب نہایت محمدگی سے  
کافی طور پر کیا گیا ہے اور طویل بھی زیادہ نہیں ہونے دیا۔ اور پھر خوبی  
یہ کہ کسی مضمون کو دائرہ شریعت سے خارج نہیں ہونے دیا۔ مولانا  
وصوف لکھنؤ کے نہایت اہل کمال لوگوں میں تھے آپ کے لعفن  
تصانیف مدارس و طلبہ میں متداول ہیں ۱۹۲۵ء ہجری میں آپ کا  
انتقال ہوا ہے مخصوصاً ہی عرصہ گزر لہے کہ ہندوستان کے مشہور  
عالم جناب مولانا احمد حسن صاحب مرحوم متفور کا پیغمبری نے نہیا  
جامع اور مختصر حاشیہ لکھ کر مثنوی کو عجیب اب و تاب سے طبع  
کرایا ہے حاشیہ میں جا بجا وہ فوائد بھی تحریر ہیں جو قطب وقت

یشخ المکل مرضد کامل حضرت شاہ محمد امداد اللہ صاحب مہاجر مسکی، قدس اللہ سرہ نے بوقت درس ارشاد فریلے تھے بعض تصوف دوست دو گول نے مثنوی کے بعض مقامات کو اردو نظم میں لا کر رسائل تالیف کرتے ہیں جوار دخواں لوگوں کے لئے مثنوی سے کم نہیں ہے۔ اردو میں بعض شرح بھی لکھی گئیں جن میں سے ایک شرح مولوی ہمایت علی صاحب لکھنوی کی ہے جو <sup>۱۳</sup> تہجیری میں طبع ہوئی ہے یہ شرح بہت مختصر ہے۔ مشعر کا ترجمہ نظر میں کیا گیا ہے۔

دوسری شرح مولوی محمد عبد الرحمن راسخ دہلوی نے کی ہے جس کے پرکیم دفتر کی شرح کا جدا نام ہے۔ چنانچہ اوال حصہ کا نام کتابہ مرقوم دوسرے کا سیکھ مختوم۔ قیسرے کا رزق مقصود ہے اس میں یہ، التزام کیا گیا ہے کہ ہر شعر کا ترجمہ بھی اردو مشعر میں کیا جائے اور پھر معانی اور مطلب اور بعض جگہ ترکیب بھی نہایت خوبی سے بیان کی ہے۔ جو لوگ فارسی وغیرہ پر قادر نہیں یاد دوسری زبان سے، گھبرا تے ہیں ان کے لئے یہ شرح بہت ہی عینیت ہے اور تم مطالب و مصناع میں کو حد شرع میں رکھ کر حل کیا ہے۔

ان ایام میں ایک اردو شرح حکیم الامت مجدد علمت حضرت مولانا محمد اشرف علی صاحب محققانوی رحمۃ اللہ تعالیٰ علیہ

فرمادے ہیں جو مولانا کے علم و فضل کی برکت سے تمام سابق اردو شروع پر فائق ہوگی اس میں پابندی قواعد شرع کا ایسا التزم کیا گیا ہے کہ لوگ شریعت و طریقت کو جدا ہبہ سمجھتے ہیں وہ اس کو بہت سخت نظر سے دیکھتے ہیں۔ ذکورہ بالا شروع کے علاوہ اور بھی شروع اور مختلف حواسی لوگوں کے لکھے ہیں اور جن میں سے بعض مشہور اور بعض بالکل کم نام ہیں۔ چونکہ مولانا رومی تھمۃ اللہ علیہ کی شنسوی شریف کی حقیقت بیان کرنا اور اس پر پیدی طرح نظر خوض ڈالنا اور اس کے حقائق و دقائق کو دکھلانا انہیں اہل علم و کمال کا کام ہے جو کتاب موصوف کے ماہر اور بھر تصور کے شاہزادے ہونے کے ساتھ تمام علوم میں اعلیٰ دستگاہ رکھتے ہوں اور خدالقائے

لے محمد اللہ یہ شرح مکمل ہو کر بیان کلیدیہ مشنوی شائع ہو چکی، ہے۔ اس کا دفتر اول دشمن خود حضرت موصوف نے اپنے قلم سے تصنیف فرمائی۔ اور درمیانی عپار دفتروں کی شرح اس طرح ہوئی کہ حضرت محمد درج نے بطور درس تقریر فرمائی بعض علماء نے اس کو ضبط کر لیا۔ اس کے دفتر پنجم کے علاوہ اور سب دفتر چھپ کر شائع ہو چکے ہیں۔

نے ظاہر عقل کامل ذہین شاقب کے سامنے معرفت باطنی اور بصیرت حقیقی بھی عطا فرمائی ہو۔ لہذا ہم اس میں داخل دینا خلاف ادب سمجھ کر اور اس کام کو اپنے حوصلے سے باہر خیال کر کے اس کے درپے نہیں ہوتے۔

## کلمات و نصائح

مولانا کی نصائح کے لئے ثنوی تشریف کو دیکھ لینا کافی ہے اپنے مرید و مقصد اور ہم صحبت لوگوں کے لئے بھی ہمیشہ آپ کا کلام اسی قسم کا ہوتا تھا۔ فرماتے تھے کہ جب کوئی پر نمہ آسمان کی طرف اڑتا ہے تو آسمان پر نہیں پہنچ جاتا مگر ہاں شکاریوں کے جال میں گرفتار ہوتے ہے۔ اسی طرح جو شخص سلسلہ فقر میں داخل ہو کر، تقربہ الٰہ کی کوشش کرے وہ اگر فقیری کے کمال کو نہ پہنچے پھر بھی عام دنیا وی اور بازاری خلقت سے علیحدہ شمار ہو کر بہت سی کشش اور دنیا وی زحمتوں سے نجات پا کر کچھ دکچھ حاصل کرہی لیتا ہے۔ آپ کے دوستوں میں سے ایک صاحب اپنے حالات اور بعض تفکرات کی وجہ سے معموم تھے مولانا نے تسلی کے لئے فرمایا۔ کہ ساری کلفت دنیا کی مل بستی سے ہوتی ہے۔ اگر آدمی اس دنیا کی

مل چپی سے آزاد ہو جلتے اور اپنے کو بالکل مسافر سمجھ کر جو گرم درد شیریں دلخی حالت پیش آوے اس کو وائی نہ سمجھے اور خیال کر لے کہ مجھے ہمیشہ اس حالت پر بھی نہیں رہنا۔ بلکہ اس کے بعد کوئی، دوسری حالت آنے والی ہے اور مجھے آگے چلنے والے پھر ہر حالت میں بھی خیال رکھے تو کوئی کلفت پیش ہی نہ آئے۔

فرماتے تھے کہ آزاد مرد وہ ہے جو کسی کے زنجیدہ کرنے سے زنجیدہ ہی نہ ہو۔ اور جان مرد وہ ہے جو تکلیف کے سنتی کو بھی اپنے لئے سنبھال کر نہ دے کہ ایک مرتبہ کوئی شخص کسی دندیش کی خدمت میں گئے پوچھنے لگے کہ حضرت تھا کیوں یعنی ہو؟ دردش نے جواب دیا کہ اب تم نے اکر مجھے تھا کر دیا مجھ میں اور حق میں حجاب ڈال دیا، ورنہ میں خدا تعالیٰ کے ذکر و فکر میں شغول تھا جو فرماتا ہے انا جلیس من ذکری <sup>جو مجھ کو یاد کرتا ہے میں اس کا ہمدم ہوں)</sup>۔

ایک روز حاضرین نے اپنے کہا کہ نماز پڑھا دیجئے۔ فرمانے لگے کہ ہم لوگ دوسری حالت کے ابدال صفت میں ہمارا بیٹھنا ہٹن سب بے قاعدہ ہے جہاں کے ہو رہے ہیں وہیں رہ گئے اہات کے لائق صاحب تکین و وقار اصحاب تصرف میں۔ اور حضرت

مشیخ صدرالدین کو اشارہ کر کے امام بنایا۔ فرماتے تھے کہ بد و ن  
اشہت کے کھنڈ دویش کر لئے منہایت سخت گناہ ہے ناجنس کی  
صحبت سے بہت منع فرماتے تھے اور کہتے تھے کہ حضرت شمس  
الدین تبرزی میں رحمۃ اللہ تعالیٰ علیہ نے فرمایا ہے کہ مرید قبول یافہ  
وہ ہے جو کبھی بیگانہ کی صحبت میں رجاؤے اور اگر کبھی ضرور تما جانا  
ہی پڑے تو ایسا دل تنگ ہو کر عیظی جیسے مکتب میں پچھے یا سبزی میں  
منافق یا قید خانہ میں قیدی ہی۔ اخیر وقت میں جو وصیت مولانا نے  
اپنے خاص لوگوں کو فرمائی وہ یہ تھی۔

او صیحکم بتقوی اللہ فی السر والعلانیة  
وبقلة الطعام وقلة المنام ونھجان العاصي  
والاثام ومواصلت الصيام ودوام القيام وترك  
الشهوات على الدوام واحتیال الجفاء من  
جميع الانام وترالی مجالست السفهاء والمعام  
ومصاحبة الصالحين والحكرام وان خير  
الناس من ينفع الناس وخير الكلام  
ما قلل ودل۔

ترجمہ! یعنی میں تم کو ان بالوں کی وصیت کرتا ہوں ظاہر و پوشیدہ

خدا تعالیٰ سے ڈننا، کم کھانا، کم سونا، گناہوں کو چھوڑنا،  
اکثر روزے رکھنا، اکثر رات کو خدا کی عبادت میں کھڑے  
رہنا، ہمیشہ خواہشات لفسانی کو چھوڑنا، جو لوگ ایذا میں  
پہنچا میں اس کو سہنا، عوام اور کم عقل نالائقوں کے پاس  
نہ بیٹھنا، نیک اور شریعہ دینداروں کی صحبت میں رہنا  
بہتر آدمی وہ ہے جو لوگوں کو لفظ پہنچاتے، اور کلام بہتر وہ  
ہے جو مختصر ہو مگر مفید مطلب و مدعہ ہو۔

ایک شخص بالکل دنیا دار تھے کبھی کبھی مولانا کے پاس حاضر ہوتے  
ایک روز عذر کرنے لگے کہ فرصت نہ ہونے کی وجہ سے معذور ہوئے  
مولانا نے فرمایا کہ عذر کی ضرورت مہنیں جیسا اور لوگ آپ کے آنے  
سے منون ہوتے ہیں اسی قدر ہم آپ کے نہ آنے سے مشکور ہیں۔  
شیخ حسام الدین کو خطاب کر کے فرمایا کہ اولیا تے خداوندی  
کی صحبت اختیار کرنا چاہتے ان لوگوں کی قربت میں ایک عجیب اثر  
ہے۔

یک لمحہ از دوری نشاید  
کہ از دوری خرابی ہاف نہ یاد  
بہر علیت کہ باشی پیش او باش  
کہ از نزیک بودن مہر زاید

## کشف و کرامات، عیادت و زید وغیرہ

---

مولانا پانچ ہی سال کی عمر میں تھے کہ غیر معمولی باتیں و کامتیں۔ آپ سے ظہور میں آنے لگی تھیں بعض خاص فرشتے اور جنات آپ کو نظر آ جاتے اور وہ اولیا م اشہد جو عام نظر وں سے پوشیدہ میں مولانے سے ملاقات کرتے تھے۔

آپ کے والد مولانا بہاؤ الدین رحمۃ اللہ تعالیٰ علیہ نے بیان کیا ہے۔ کہ بخ میں رہتے ہوئے جب جلال الدین کی عمر تھی سال کی تھی ایک روز لاڑکوں کے ساتھ مکان کے اوپر کھیل رہے تھے۔ مکان فعل کی پھتیں قریب قریب تھیں لاڑکوں میں سے کسی نے کہا کہ آؤ سب مل کر ایک مکان سے دوسرا پر پھاند جائیں۔ جلال الدین کہنے لگے کہ وہ یہ کوئی آدمیوں کا کام ہے اس طرح تو کتنا اور بلی بھی کو د جاتے ہیں آدمیوں کو یہ حرکت کرنی کیسے زیبا ہو سکتی ہے ہاں اگر بازو میں قوت ہے تو آسمان کی طرف اڑتیں یہ کہہ کر آپ لاڑکوں کی نظر سے غائب ہو گئے۔ لاڑکے یہ حال دیکھ کر شور مچانے اور روٹے اور چلا نے لگے۔ تھوڑی دیر میں مولانا پھر حضert پر نظر آنے لگے چہرے

کا زگ بدلہ ہوا تھا اور آنکھیں مُرخ مھیں۔ لڑکوں نے بہت پوچھا تو کہنے لگے کہ جس وقت تم سے باقی کر رہا تھا تو خدا تعالیٰ کی رحمت کے فرشتے یہاں موجود تھے وہ مجھے اٹھا کر لے گئے اور آسمان کے تمام اطراف اور عجیب عجیب حالات کی سیر کرائی ابھی کچھ دیر اور مکھڑا کہ تمہارے رو نے چلانے کی آواز نے بے قرار کر دیا، اور میں نے آنا چاہا تو فرشتوں نے اٹھا کر یہاں پہنچا دیا۔

ایک مرتبہ مولانا حالت جذب میں مبتے کچھ ہوش نہ مھتا اور سماع کا شغل مھا ایک درویش کو خیال ہوا کہ مولانا سے پوچھنا چاہئے کہ فقر کیا ہے؟ مولانا اس خطرے پر مطلع ہو گئے اور یہ رباعی پڑھ کر درویش کے سوال کا جواب دے دیا۔

ابو ہر فقر و سوی الفقر عرضن ۷ الفقر شفار و سوی الفقر مرض  
العالم کل خداع و غرور ۷ والفقیر من العالم سرد خرض  
یعنی اصل اور کمال فقر ہی ہے اور سب چیزوں بے ثبوت اور عارضی  
میں فقیری شفار اور سب چیزوں مرض کی طرح میں۔ عالم کی تمام  
چیزوں صرف ظاہری نمائش اور دھوکے کی طرح میں مقصود عالم سے  
فقیری ہے؟

مولانا اپنے زمانہ کے قطب الاقطاب اور اولیائے کرام میں سے

نئے۔ کشف و کرامات آپ سے صد ہا سر زد ہوتے ہیں۔ شنوی شلیف  
آپ کے کمال و اعجاز کا ایک بڑا نمونہ اور علمی کرامت ہے۔  
مشہور ہے کہ مولانا چھٹہ ہی سال کی عمر میں کتنی کتنی روز روزہ رکھ کر  
تین چار دن کے بعد افطار کرتے اور اکثر نماز و عبادت میں مشغول  
رہتے۔ ان کو ابتداء سے صحبت و تربیت ہی اس قسم کی میسر ہوئی  
تھی۔ والد آپ کے ایک مقتنی کے زمانہ اور نہایت عبادت و ریاثت  
میں گزارنے والے تھے۔ اور بڑے ہونے اور بزرگوں کی صحبت و  
خدمت میں رہنے کے بعد تو مولانا نے وہ ریاضت اور مجاہدی  
کرنے کے جان کو جان نہ سمجھا۔ متوال رات کو سوئے ہی نہیں لفٹ  
کشی جو سچے صوفیوں کا فرض ہے انہوں نے اس طرح کی کہ حق ادا  
کر دیا۔ دنیا سے بے غلبتی اور لا پروا فی نہ ہوتی تو مولانا خدا تعالیٰ  
کے لیے مقبول بندے کس طرح ہو جاتے۔

آپ کبھی ذخیرہ نہ کرتے تھے جو کچھ ہوتا تقیم کرایتے۔ اکثر خام  
سے پوچھا کرتے کہ آج کچھ گھر میں ہے یا نہیں؟ اگر وہ کہتا کہ کچھ  
نہیں تو بہت خوش ہو کر فرماتے کہ خدا کا شکر ہے کہ آج ہمارا گھر  
ابنیا نے کرام علیم الصلوٰۃ و السلام کے گھر کے مشاہد ہے۔ اور اگر  
بتلا تاکہ کچھ تھوڑا بہت موجود ہے تو افسوس کر کے کہتے کہ آج ہمارا

مکان میں سے فرعون کے گھر کی بوآتی ہے کہ ذخیرہ موجود ہے۔  
 اکثر اوقات گھر میں اور مجلس میں چراغ بھی نہ جلاتے اور فرماتے  
 کہ بد و نجاشی کے رہنا بھی سنت اپنیا۔ علیہم الصلوٰۃ والسلام۔  
 شیخ مؤید الدین رحمۃ اللہ تعالیٰ علیہ سے لوگوں نے پوچھا کہ۔  
 شیخ صدر الدین علیہ الرحمۃ کا خیال اور رائے مولانا جلال الدین رومی  
 کی نسبت کیا تھی؟

فرمایا کہ ایک روز شیخ صدر الدین کے خاص خاص معتقدین و  
 احباب مثل شمس الدین ابکی و فخر الدین عراقی، و شرف الدین موصی، و  
 شیخ سعید فرغانی و حیرہ رحمۃ اللہ تعالیٰ علیہم جمع تھے مولانا جلال  
 الدین علیہ الرحمۃ کے حالات کا ذکر آگیا۔ شیخ صدر الدین رحمۃ اللہ تعالیٰ  
 نے فرمایا کہ اگر حضرت بازید اور حضرت جعیند رحمۃ اللہ تعالیٰ علیہما  
 جیسے اولیائے کرام بھی اس زمان میں ہوتے تو مولانا جلال الدین  
 رحمۃ اللہ تعالیٰ علیہ کے حلقة اطاعت میں داخل ہو کر فرضیں لیتے۔  
 فقر محمدی کے خواں سالار مولانا میں ہم سب لوگ ان کے طفیل کچھ  
 ذائقہ چکھ لیتے ہیں۔

یہ سن کر حاضرین نے آفرین و مر جا کہا۔ شیخ صدر الدین کا حال  
 بیان کر کے شیخ مؤید الدین علیہ الرحمۃ نے خود بھی کہا کہ ہم بھی اس بگاہ

مالی کے خادم و شیاز مند ہیں۔ اور یہ شعر رُپھا ہے  
 نوکان فینا للا لوہہ صورۃ  
 ہی افت لا الحنی ولا اتوذ و  
**مولانا رومی کی دفات**

مولانا ان لوگوں میں سے تھے جن کی موت کو موت نہ کہتا چاہئے  
 بلکہ انتقال من داراللہ دار یعنی تبدیل مکان، کہنا چاہئے  
 لیے حضرات اپنی موت کو حیاتِ حقیقی سمجھتے ہیں۔ اور ان کا یہ سمجھنا جا  
 بھی بجا ہے۔

مرض موت میں اپنے دوستون سے فرماتے تھے کہ میرے جانے  
 سے نا اسید اور غمگین نہ ہونا۔ دیکھو منصور حلالجگ کی روح نے ڈیر طبع  
 سو سال کے بعد حضرت شیخ فرید الدین علیہ الرحمۃ پر ظاہر میوہ کرفیں  
 پہنچایا ہے۔ اور فرماتے تھے کہ گو میرا تلقن بدن سے چھوٹ جاتے  
 گا لیکن تم لوگوں کے سامنہ جو تلقن ہے وہ پھر بھی باقی رہے گا۔

لے گر زیاد میں خداوی کی بھی صورت ہوتی ہے تو بلا ریب تمہاری  
 ہی وہ صورت ہوتی ۱۲ ۷

شیخ صدر الدین رحمۃ اللہ تعالیٰ علیہ آپ کی عیادت کو تشریف لائے اور کہنے لگے کہ خدا تعالیٰ جناب کو سبیت جلد شفاء عطا فرمادے۔ مولانا نے ہنس کر فرمایا کہ بس اب یہ مشق اتم ہی لوگوں کو مبارک ہے اس وقت کہ ذرا سا پرہڑہ طلب حقيقة میں باقی رہ گیا سپسے اب صحیح تم لوگ نہیں چاہتے کہ یہ نور اس نور حقيقة میں مل جانتے۔

فرماتے تھے کہ مولانا شمس تبریز رحمۃ اللہ تعالیٰ علیہ اس علم کی طرف چھپنے سے ہے میں اور یہاں کے خزانے اس کو، لیکن اپنے مرشد داعی الی اللہ کی فرماش کو بجا لانا ضروری ہے۔ مریدوں نے عرض کیا کہ صاحبزادہ سلطان ولد کے لئے صحیح کچھ وصیت فرماتیے گا۔ جواب دیا کہ وہ خود مرد کامل و ہمکشیار ہے وصیت کی کیا ضرورت ہے جنماز کی نماز کے لئے دریافت کیا گیا تو فرمایا کہ شیخ صدر الدین سب سے زیادہ مناسب ہیں۔

آخر کارکد بظاہر مرض زیادہ ہو کر اور حقيقة میں طالب مشتاق کی آتش شوق تیز ہونے کی وجہ سے پانچ ہومن جمادی الآخری ۱۴۴۲ھ بھری میں عین غروبِ شمس کے وقت یہ آفتابِ حقيقة کا نور لوگوں کی آنکھوں سے چھپ گیا اور دارِ فانی سے مولانا نے انتقال فرمایا اور عالم باقی کو اختیار فرمایا وصالِ محبوب سے حیاتِ ابدی پائی اور

وصیت کے مطابق حضرت شیخ صدر الدین رحمۃ اللہ تعالیٰ علیہ نے جنازہ کی من ز پڑھائی اور قوئیہ ہی میں مزار مبارک بنا۔

### انا لله و انا اليه راجعون

مولانا کے انتقال سے آپ کے معتقدوں اور دوستوں کو ایسا صدمہ ہوا کہ جہیان انگھوں میں تاریک ہو گیا۔ ایک دوسرے کو تسلی دیتا تھا مگر اپنے آپ کو نہیں سمجھا سکتا تھا بعض لوگ آپ کو، خواب میں دیکھ کر تسلی پاتے تھے اور بعض آزو میں رہتے تھے۔

بڑی صیبیت ہو یا چھوٹی اُخْر، دیر میں یا عبلد صبر کرنا ہی پڑتا ہے ان لوگوں نے بھی صبر کیا اور مولانا جیسے باکال شفق و مرشد کی محبت کو دل میں لئے رہے۔

### مولانا کے خلیفہ اور خاص لوگ

---

مولانا جلال الدین رحمۃ اللہ تعالیٰ علیہ کی وفات کے بعد تین نوجوان حضرت شیخ حسام الدین علیہ الرحمۃ مولانہ کے تمام مریدوں اور دوستوں کوئے کر صاحزادہ بہاؤ الدین عرف مولانا و دوز علیہ الرحمۃ کے پاس آئے اور کہا کہ آپ بجا تے اپنے والد ماجد کے سجادہ نشین اور قائم مقام ہو کر طالبان حق اور مریدین صادق کوہداشت فرمائیے۔ اور ہم

سب لوگوں کے مرشد اور شیخ طریقت بننے کیوں کہ ع  
بر تخت شاہ کہ باشد جز شاہ و شاہزاد

اور میں بھی آپ کی اعلیٰ محنت اسی طرح کرتا رہوں گا جیسے آپ کے  
والد بزرگوار کا خادم اور مطیع امر حقا۔ سلطان ولد رحمۃ اللہ تعالیٰ علیہ  
نے بہت روکر بڑا و انحسار کہا کہ میں ہرگز اس امر کے لائق نہیں  
آپ ہی ہمارے خلیفہ اور مرشد ہیں جیسے مولانا کی زندگی میں آپ کو  
ہم والد بزرگوار کا خلیفہ سمجھتے تھے اسی طرح اب سمجھیں گے۔

چنانچہ مولانا حسام الدین کو بالکل بجا نے مرشد کے سمجھ کر سلطان  
ولد دس برس آپ کی خدمت میں رہے گو مولانا حسام الدین بوجہ  
صاحبزادگی کے ان کا بہت ادب و لحاظ کرتے اور ان کو اپنا بڑا سمجھتے  
تھے لیکن سلطان ولد ان سے بالکل اس طرح پیش اترے جیسے کوئی

اے اس سے معلوم ہوا کہ سجادہ شیخی کی جو جاہل انہ رسم ہماںے زمانہ  
میں پڑ گئی ہے کہ شیخ کی اولاد میں نے کسی کو قائم مقام بنانا کہ پیر  
سمجھیں خواہ وہ لائق ہو یا نالائق۔ سلف صاحبین اور اولیاء اللہ کے  
طریق کے بالکل خلاف اور مذموم ہے ۱۷۔ بنده محمد شفیع دیوبندی  
صلوات اللہ عنہ ۱۸۔

طالب صادق اپنے مرشد کامل کے ساتھ پیش آتا ہے۔ اور کیسے  
پیش نہ کئے خود مولاً احباب اللہ علیہ السلام کو نہایت  
بلند پایہ بزرگ سمجھتے اور نہایت تعلیم فرماتے۔ اور یہ مولانا کے نہایت  
ہی مخصوص لوگوں میں تھے ایک جگہ ان کو حسن و می حسام الدین لکھا  
شنوی کے دیپاچہ میں ان کی بہت زیادہ تعریف فرمائی ہے۔

مولانا حسام الدین کا قدیم نام حسن تھا اور والد کا نام محمد۔ ان کے  
داد آحسن تھے اور ابن کرخی ترک کے شہر تھے سلسلہ نسب میں،  
شمس تبرزی رحمۃ اللہ تعالیٰ علیہ سے جا ملتے ہیں اور سلسلہ بیعت  
میں حضرت شیخ ابوالوفاء کردی لبغدادی رحمۃ اللہ تعالیٰ علیہ سے  
مسوب ہیں۔ شیخ ابوالوفاء وہی بزرگ ہیں جو بالکل پڑھ کر کچھ  
نہ تھے مگر سب لوگ ان کو مانتے تھے اور پیشوائے وقت تھے ایک  
دفعہ لوگوں نے ان کو وعظ کے لئے مجبور کیا تو انہوں نے کل کا وعدہ  
کر لیا اور رات کو خدا تعالیٰ سے دعا فرمائی کہ یا اللہ تیری مدد کے  
بدون کچھ تہذیب ہو سکتا۔ خواب میں حضرت سرور کائنات صلی اللہ  
تعالیٰ علیہ وبارک وسلم کو دیکھا کہ فرماتے ہیں کہ خدا تعالیٰ کے اسم  
علیم حکیم کا تم پر ظہور ہو گا۔

اسکے روز جا کر بیان شروع کیا اور ابتدائے وعظ میں فرمایا کہ۔

امسیت حکر دیا و اصبحت عربیا۔ یعنی رات کو میں کر کی  
مکھا اور اب خدا تعالیٰ نے عربی بنادیا؛ خدا تعالیٰ نے ان کے،  
اوپر علم کے خزانے کھول دیتے اور وہ مصنایں میں بیان کئے کہ لوگ  
ذنک رہ گئے۔

پہلے حضرت مولانا جلال الدین رحمۃ اللہ تعالیٰ علیہ کی توجہ مولانا  
صلاح الدین کی طرف زیادہ محتقی ان کی وفات کے بعد تمام توجہ  
مولانا کی حضرت حسام الدین کی طرف مائل ہوئی۔ شنوی معنوی انہیں  
کی سلسلہ تدبیر لکھی گئی ہے۔ مولانے مثنوی کے دیباچہ میں ان کی  
جس قدر تعریف کی ہے اس سے زیادہ ہمہی نہیں سکتی۔ سیدی  
سنی، سعیدی، ذیقتی، فی يوم حشری ان کو کہا ہے۔ مفتاح  
خزانہ العرش، امین کنونہ الفرش اُن کے لئے استعمال کیا ہے،  
اور نہایت خلوص سے بڑی بڑی دعائیں دی ہیں۔

مولانے کے دوسرے خلیفہ شیخ صلاح الدین رحمۃ اللہ تعالیٰ علیہ  
تھے جو قونیہ ہی کے رہنے والے ہیں اور نڈکوب مشہور تھے۔ مولانا  
سے پہلے آپ سید برہان الدین محقق ترمذی رحمۃ اللہ تعالیٰ علیہ کے  
مریضان خالص میں تھے اور بہت کچھ کسب کمال کرچکے تھے۔ قونیہ  
میں ایک روز مولانا رومی علیہ الرحمۃ سناروں کی دو کانوں کی طرف

سے گزرے دہاں سونا چاندی کو ٹا جاتا تھا اس کی آواز سے مولانا رومی علیہ الرحمۃ پر وجد طاری ہو گیا اور گئے بشیخ صلاح الدین جبھی قریب ہی دوکان میں تھے فوراً دوڑے اور انہوں پر مولانا کا سر مبارک بکھر کر بیٹھ گئے۔ مولانا کو ہوش آیا تو معانقہ فرمایا۔ اور، نہایت شفقت کی۔ اس روز ظہر سے خصترک حضرت مولانا رومی سماع میں شغل رہے اور یہ مشعر بار بار پڑھتے تھے ~

یکے گنجے پیدید آمد دمیں دکان زر کوبی

زہے صورت زہے معنی زہے خوبی زہے حسونی

اسی روز سے بشیخ صلاح الدین نے دوکان جھوٹ کر مولانا کی خدمت میں رہنا اختیار کیا اور روز بروز مولانا کی نظر توجہ ان پر زیادہ ہوتی رہی مگر افسوس کہ دس برس کی صحبت کے بعد مولانا کی زندگی ہی میں بشیخ صلاح الدین کی وفات ہو گئی۔

مولانا رومی ان کی بہت تعریف فرمایا کرتے تھے مولانکے صاحبزادے مولانا بہاء الدین کی شادی اپ ہی کی صاحبزادی سے ہوئی تھی ان کے علاوہ بھی مولانکے بعض خلفاء اور صد ما لوگ سلسلہ عقیدت و بیعت میں داخل تھے جن سے مولانکے بعد ان کا سلسلہ فیض جاری رہا۔ فرجت اللہ تعالیٰ علیہم آمين۔

امحمد شد کہ مولانا محمد جلال الدین رومی علمیہ الرحمۃ کے مختصر حالات جو نادا قف طالب کے لئے کافی واقعیت کا باعث ہو سکتے ہیں تمام ہوتے۔ آپ کے حالات میں بہت سے بزرگوں کا نام نامی ذکور ہوا ہے، مناسب علوم ہوتا ہے کہ ان میں سے بعض حضرات کا کسی قدر محمل حال بیان کر دیا جائے۔

### شہید شوشیقی حضرت یحییٰ بن منصور حلاج بیضاء

اللہ اکبر! خدا تعالیٰ کے عاشقوں کا حال بھی کیسا کچھ مختلف ہے باوجود یہ سب اس ایک اصلی زمکن سے نکلے ہوئے ہیں اور طلب سب کا ایک ہے لیکن ظاہر میں کسی کا کچھ حال ہے، کسی کا کچھ، کوئی ایسا گم نام ہو کر چھپ رہا کہ کسی نے نام بھی نہ جانا۔ اور کوئی ایسا کہا ہو اکہ زمانہ میں کوئی اس سے نادا قف نہ رہا۔ کسی نے ایسا ضبط کیا کہ سانس نہ لیا، کوئی ایسا بے ہوش ہوا کہ خبر نہ رہی کہ کیا کہتا ہے کسی نے اپنے کو خاک سے بھی ذلیل سمجھا، اور کسی نے فلک کو بھی، اپنے سے نیچے پایا۔ بہنوں نے اپنے بھی کے قدموں پر جان دے کر ہمیشہ کی زندگی پائی۔ کتنوں نے روئے روئے جان گنوانی کسی نے ما عرفناک پیش نظر کھا۔ اور کسی نے انا الحق کہہ کر

جان کا بھی خیال نہ کیا ۔

شیخ منصور کا نام حسین اور والد کا نام منصور تھا اب خود یہی منصور  
حلاج ج شہر ہو گئے ان کو ابوالمغیث بھی کہتے تھے ۔ فارس میں  
ایک شہر کا نام بیضا ہے اسی نسبت سے بیضا دی کہتے ہیں ۔  
ایک روز کسی حلاج دوہنہ انداف، کی دو کان پر جا کر اس کو اپنے  
کسی کام کے لئے بھج دیا آپ وہاں بیٹھ گئے ۔ پھر خیال ایک غریب  
حلاج کی رفذ میں نقشان آیا اور اس کے کام میں ہر ج ہوا آپ  
نے انگلی سے اشارہ کرنا شروع کیا خود بخود روئی سے ہنولے علیحدہ  
ہو کر گرنے لگے اور روئی صاف ہو کر ایک طرف ہو گئی ۔ حلاج نے  
اگر دیکھا تو حیران رہ گیا ۔ رفتہ رفتہ یہ کرامت مشہور ہو گئی ۔ دوستوں  
کو خبر پہنچی تو انہوں نے حلاج کہنا شروع کیا اور اسی طرح زبان نہ  
ہو گیا کہ اب کو یا ان کے نام کا ایک جز ہو گیا ورنہ اصل میں یہ  
حلاج نہ تھے ۔

عمر بن عثمان رحمۃ اللہ تعالیٰ علیہ اس زمانہ کے ایک بڑے ،  
جامع علم ظاہری و باطنی شخص تھے بنصور ان کے خاص شاگردوں  
میں تھے اور حضرت جنید بغدادی رحمۃ اللہ تعالیٰ علیہ جیسے بڑے  
بڑے صوفیا کی صحبت سے فیض امداد تھے ۔ اکثر نماز میں قبل

رہتے کبھی دن رات میں ہزار رکعتیں پڑھتے اور کبھی دو ہر گھنٹے  
 میں صبح کر دیتے جس روز قتل ہوتے میں رات کو پانچ سو رکعتیں  
 ادا کی تھیں جو شو عقیقی سے مالا مال تھے اور دار پر چڑھ کر شہید  
 ہونا قسمت میں لکھا تھا۔ ایسے ہی سامان ہو گئے۔ ان کے استاد  
 (عمر بن عثمان) نے ایک رسالہ تصوف اور توحید کے بیان میں لکھا  
 تھا انہوں نے اس کو لوگوں میں مشہور کر دیا اور  
 اور دست بدست نقل ہو کر ہر ایک ادیٰ و اعلیٰ تک پہنچ گیا۔  
 باریک بات اور پیچیدہ سنتہ سمجھنے کی ہر کسی میں لیاقت نہیں  
 اور اہل کمال کے ہرزانہ میں دشمن رہتے ہیں۔ مضمون مخدائق  
 لوگوں کی سمجھد میں نہ آیا، کچھ دشمنوں نے کار سازی کی عمر بن عثمان  
 علیہ الرحمۃ ہر طرف بدنام ہو گئے اور لوگوں نے ان پر سببیت لے دے  
 کی اور ان کی تصنیف کو بیت بر اسمجا ان کو اس سے بیت ملال  
 ہوا۔ اور ساری بذریعی کے باعث چونکہ ظاہر میں حسین بن منصور  
 ہوئے تھے ان کے لئے دل سے بددعا نکلی کہ ”خدا کرے کہ کوئی  
 الیسا ملے جو تیری بات کو بھی نہ سمجھے اور سمجھ کو نا مخت پاؤں کاٹ  
 کر سوی پڑھے“ ॥

مشہور ہے کہ ماں باپ کے دل کی کلپ اور استاد کی بددعا

خالی نہیں۔ باقی پھر ایسے ڈال ستاد کی آہ کیسے بے اثر رہتی۔ فرطِ  
محبت اور جذبہ حال ہوا "انا احتی" زیادہ سے نکلا سامنے بغداد  
میں شہرہ مہوگی۔ غلیظہ مقتندر بالله کا زیانہ محتا۔ علماء مجمع کے نگئے  
قاضی ابو حمراء در حادی بن عقباً میں وزیر سلطنت اور دیگر علماء و فقیہا  
نے جن کو ظاہر حال پر حکم لگانے کا ارشاد ہے، کفر کا فتویٰ میں تیار  
کیا جسے منصور اپنے لئے جانب عشق کی سند سمجھے۔ قتل کا حکم ہو  
کر منصور قید کئے گئے۔ منصور نے کہا مجھی کہ میں بے گناہ ہوں،  
میرا قتل حلال نہیں۔ لیکن چونکہ زبان سے "انا احتی" کہتے تھے  
لہذا کسی نے قبول نہ کیا۔ قید کی حالت میں بعض کرامتیں مجھی  
ان سے ظاہر ہوئیں۔ جب کتنی روز مقید رہنے کے بعد قتل کے  
لئے نکالے گئے تو خلق ت کا ہجیب حال محتا ہر طرف سے،  
دیکھنے کو چلے آتے تھے اور بڑے چھپولوں کا دل یہ ہی چاہتا  
محتا کہ کسی طرح اس کلمہ سے باز آ دیں اور ان کی جان بچے لیکن ان  
کے دل میں تو آگ ہی اور لگنی محتا ان کو جان کی کیا پرداہ تھی۔  
بدن پر صد ہا کوڑے بھی مارے گئے کہ زبان بند کریں۔ بگھب  
یہ اٹھتے وہی "انا احتی" کا ذمینہ محتا۔ آخر شریعت کا حکم غالب  
آیا اور پہلے ہاتھ، پاؤں کاٹ کر سوی پر چڑھا دینے گئے وہاں

بھی وہی ایک آواز تھی اور آخر ”انا احتی“ کہتے ہوئے محسوس تو حقیقتی سے جلدی اور کشتیگان روشنق دشیہ این دفامیں نام لکھو اکر دو عالم میں شہر ہو گئے۔ استاذ کی دعا بھی اثر دکھلا گئی اور ان کے حصہ میں جو نعمت ازل سے گلے چکی تھی وہ بھی مل گئی۔ کہتے ہیں کہ مرنے کے بعد بھی وہی آواز حباری تھی۔

۲۹۔ تھے بھری میں بغداد میں یہ داقعہ ہوا۔ ان کی وفات سے اکثر لوگوں کو صدمہ رہا۔ مگر چونکہ ان کا ”انا احتی“ کہتا تھا عذر شریعتی کے بالکل خلاف تھا اس نے ان کے بچانے اور چھڑانے کی، کو شش نہیں کر سکے۔ بعض علماء نے ان کو اس کلمہ خلاف شریع کی وجہ سے بہت بسا سمجھا ہے اور کہا ہے کہ ان کو تصوف سے کچھ علاقہ بھی نہ تھا۔ اور بعض علماء نے ان کی سیست تعلیمیں کی ہے اور ان کی حبادت و محبت پارسائی و کرامت کو دیکھ کر، ان کو معذ در سمجھا ہے۔ امام غزالی رحمۃ اللہ تعالیٰ علیہ نے بعض کتابوں میں ان کو اولیائے کاملین میں شمار کر کے ان پر حج کچھ، اعتراض ہوتے تھے ان سب کا محمدہ طرح سے جواب دیا ہے۔ اگرچہ بعض صوفیاء نے کہا ہے کہ منصور پچھے تھے منبط نہ ہو سکا ایک ہی جرہ میں ایسے بے ہوش ہوتے کہ خبر نہ رہی کہتے ہیں

کامل وہ ہے کہ دیل کے دریا چڑھا جائیں اور پھر بھی خبر نہ ہو۔ تاہم منصور نہیں اعلیٰ درجہ کے لوگوں میں تھے۔ قدس سرہ العزیز۔

### حضرت شیخ فرمادیں حضرت اللہ علیہ

اس میں اختلاف ہے کہ آپ کسی کے سسلہ بیعت میں داخل ہیں یا نہیں۔ بعض کہتے ہیں کہ آپ حضرت محمد و الدین بن فردادی رحمہ اللہ کے مرید ہیں۔ اور بعض فرماتے ہیں کہ مرید نہیں، صرف طالباز استھان سکتے تھے۔ اسی لئے ان کی طرف مسووب ہیں۔ ورنہ اصل میں اوسی ہیں۔ شیخ حسین منصور حلال ح کی روح سے ان کو فرمیں پہنچا ہے مولانا رومی رحمۃ اللہ تعالیٰ علیہ کے کلام سے معلوم

لہ حضرت حکیم الامت مجدد الملت سیدی حضرت مولانا اشرف علی صاحب محتانوی قدس سرہ نے ان منصوص کے مفصل حالات ایک، مستقل کتاب میں جمع کر دیتے ہیں جو "العقل المنضو" کے نام سے شائع ہو چکی ہے۔ حضرت موصوف کی تحقیق کا خلاصہ ان کے بارہ میں یہ ہے کہ ،

صاحب حال اور معزود دلی اللہ تھے۔ تحقیق کامل نہ تھے

نبہہ محمد شفیع دیوبندی عفاف اللہ عنہ ۱۷

ہوتا ہے کہ منصور کا نور طریح سوال کے بعد حضرت فرمایا  
رحمۃ اللہ تعالیٰ علیہ پر جلوہ افگن ہو کر ان کا ماری بنا۔ آپ فرماتے  
ہیں کہ ایک روز مجدد الدین لبسدلوی رحمۃ اللہ تعالیٰ علیہ کی خدمت  
میں حاضر ہوا تو وہ زار زار رو رہتے تھے۔ عرض کیا کہ یا حضرت  
کیا وجہ ہے کہ اس فتدر گر کر زاری فرماتے ہیں۔

فرمایا کہ بیت سے مرد سیدان اہلہ محدث کے سالک اور علم  
خداؤندی کے عالم ایسے گزرے ہیں کہ جن کے اوپر رسول اللہ صلی  
الله تعالیٰ علیہ وسلم کا یہ قول مبارک صادق آتا ہے کہ۔

علماء امتی حانبیاء بنی اسرائیل۔ یعنی  
میری امت کے علماء بنی اسرائیل کے انبیاء علیهم الصلوٰۃ و

السلام کے مانند ہوں گے۔

رات کو دعا کی تھی کہ یا خدا مجھے ان لوگوں سے بنادے یا ان  
کے سیکھنے والوں میں سے، اب اس کی قبولیت کی تمنا میں رو رہا۔  
حضرت عطار پہلے اپنی تجارت اور عطاری کی دوکان میں مصروف  
ہتھے تھے کچھ توجہ الی اللہ غالب نہ تھی۔ ایک روز دوکان کے  
کاروبار میں گئے ہوتے تھے کہ ایک فقیر نے اکر سوال کیا اور کتنی دفعہ  
کہکش بابا کچھ خدا تعالیٰ کے نام پڑھی دو۔ انہوں نے کچھ خیال نہ

کیا تو فقیر نے کہا کہ اے عطاء دنیا میں اتنا مصروف ہے کس طرح مرے گا۔ عطا نے کہا کہ جیسے تم مرد گے اسی طرح ہم۔ فقیر نے کہا تم ہماری طرح کہاں مرسکتے ہو۔ عطا نے کہا کہ کیوں نہیں۔ فقیر کے ہاتھ میں ایک لکڑی کا پیالہ تھا۔ اسے سر کے نیچے رکھ کر لیٹ گیا۔ اور اللہ کہ کہ دنیا سے خست ہوا۔ یہ حال دیکھ کر، حضرت عطا کی حالت بدل گئی دنیا سے دل سرد ہو گیا اور دوکان چھوڑ چھاڑ کر فقراء اور صوفیا کی جماعت میں داخل ہو گئے۔

جب مولانا روم بنخ سے واپس ہوتے ہوئے نیشاپور پہنچیں تو شیخ عطا رحمۃ اللہ تعالیٰ علیہ سے ملاقات ہوئی ہے عطا کی غیر اس وقت زیادہ ہو گئی تھی اور ضعیف ہو گئے تھے حضرت فرید رحمۃ اللہ تعالیٰ علیہ نے اپنی کتاب "اسراز نامہ" مولانا روم علیہ الرحمۃ کو دے کر خور سے مطالبہ کرنے کی وصیت کی، مولانا اس کو تجیش اپنے ساتھ رکھتے۔ حضرت عطا رحمۃ اللہ تعالیٰ علیہ کی تصنیف سے کئی ایک رسالے ہیں جن میں اسرار توحید و حقائق و معارف اور نصائح عامہ و خاصہ اس قدر موجود ہیں کہ شاید ہی کسی دوسرے کی تصنیف میں ہوں۔ ایک سو چودہ سال کی عمر میں تamarی کفار کے ہاتھ سے ۶۲۶ھ ہجری میں شہید ہوئے۔ مزار اپکا نیشاپور میں واقع ہے۔

# حکیم سنائی غزنوی رحمہ اللہ علیہ

اپ غزین کے رہنے والے ہیں اور ان لوگوں میں شمار ہوتے ہیں جو سلسلہ صوفیا نے کلام میں داخل ہونے کے ساتھ اُس، سخرا دشاعری کا اعلیٰ ذائق رکھتے ہیں جو تصور کے لئے باعثِ روشن ہے اور جن کے کلام میں بہیش تصور کا نگہ نظر آتی ہے دو روزہ حسن اور ظاہری گل دبلیل کے قصول میں نہیں پڑتے بلکہ اس شاہد حقیقی کے ذائق میں رہتے ہیں جو قریب ہے مگر نظر نہیں آتا۔ اپ کا کلام گورہ کرسی کو مرغوب ہے لیکن حضرات صوفیا میں بہت مقبول ہے۔

”حدیقتہ الحقيقة“ اپ کی شہود رتصنیف ہے جس کو صوفی هزاروں مولانا کی شنوی کی طرح مجالس میں پڑھ کر لطف اٹھاتے ہیں اور اور ایک قصہ ہے جس کا نام ”مزدلال الانبیاء“ ہے پہلے اپ دوسرے شعراء کی طرح بادشاہوں، رئیسوں کی عرض سرانی اور قصیدہ گوئی میں اپنا وقت صرف کرتے تھے یہ خصوصیت اور بزرگی حاصل نہ، محتی۔ ایک مرتبہ لطان محمد سبکتگین کسی ملک کو فتح کر لے کے

لئے جاڑے کے موسم میں جانے والے تھے اور غزینہن سے نکل کر بابر  
خیسے لگائے تھے جیکیم سنائی ان کی مرح میں قصیدہ تیکاتے پھرتے  
تھے ابھی پیش نہیں کیا تھا کہ ایک دفعہ رات تھے میں ایک بھرپور جو بنجے  
کے دروازہ پر پہنچے جہاں ایک مجذوب و محبوب خداوند کی پڑتے  
ہوتے تھے جب لے ہو شی کی وجہ سے الحکام شرح معذور تھے۔  
کیا سنتے ہیں کہ مجذوب صاحب اپنے خادم سے کہہ رہے ہیں  
کہ لاڈ ایک جام بھر دو سلطان محمود کے اندر ہونے کے لئے ساقی  
نے عرض کیا کہ شاہ صاحب ایسے فازی مرد اور شاہ لام کے بارشا  
کا برا چاہتے ہو۔ مجذوب نے کہا کہ ایسے کا برا چاہنا خوب ہے جو  
اپنی سلطنت کا ابھی انتظام نہیں کر سکا کہ دوسرا ملک کی حرص،  
کرنے لگا ہے۔ ساقی نے جام بھر دیا اور شاہ صاحب تو شکر گئے  
پھر کہا کہ سنائی مشاعر کے اندر ہونے کے لئے جام بھر دو۔  
خادم نے عرض کیا کہ جناب سنائی کا کیا تصور ہے وہ ایک نہایت  
لطیف طبع اور فتح شاعر عالم ادمی ہے۔ کہنے لگے کہ اگر لائق ہوتا  
تو ایسے کام میں لگتا جو آخرت میں کام آتا ہے ہو ٹھہرائے  
ایک ورق پر جھوٹی پسی تعریف بادشاہ کی لکھ کر سنائے کہتے،  
پھر تسلی ہے کہنے کو یہ خبر نہیں کہ دنیا میں کیوں آیا تھا۔

ستانی باہر کھڑے سن رہے تھے یہ باتیں سن کر کاٹپ گئے اور حالت بدال گئی۔ عنود کیا تو واقعی اپنے آپ کو بالکل آنحضرت سے بے خبر اور خفاقت میں بمتلا پایا۔ اسی روزنے سے اپنی وضع بدال دی اور تصوف و مسلک کا شوق کر کے حضرات صوفیہ میں داخل ہوتے ہکتے میں کر ۲۵۰ھ میں آپ کی وفات ہوتی۔

### شیخ صدر الدین محمد بن اسحاق القزوینی رحمۃ اللہ علیہ

قوینیر کے رہنے والے ہیں۔ آپ ابواللعلی بھنی شہزادہ میں علم و فہرمانی وہاں نی آپ کی ذات میں جمیع تھے اور عقول و منقول سے حصہ دافی آپ کو حاصل تھا۔ علامہ قطب الدین شیرازی کے حدیث میں شاگرد ہیں اور کتاب جامع الاصول لکھ کر شیخ کو سناتے تھے اور اس پر بہت فخر کیا کرتے تھے۔ کمال باطنی کا یہ حال محققہ شیخ فخر الدین عراقی اور شیخ مؤیی الدین نجفی اور مولانا شمس الدین ابی دیغیرہ رحمۃ اللہ علیہم برے برے اولیاء کرام نے آپ کے فیض صحبت سے کمال حاصل کیا تھا۔

شیخ صدر الدین اور مولانا ناروی میں باہم مہماں یافت محبت و اتحاد تھا چنانچہ مولانا کے حالات میں ان کا کسی کسی قدر حال گزرا چکا ہے

مولانا نے اپنے جنازہ کی نماز پڑھانے کے لئے انہیں کو وصیت کی  
محتی۔ ایک روز قویند کے تمام عام خاص لوگ جمع تھے مجلس بھر  
رسہی محتی شیخ صاحب مصلی پر بیٹھی تھے مولانا رومی تشریف لائے  
تو شیخ نے مصلی پر چھوڑ دیا۔

مولانا نے فرمایا کہ اس گستاخی کا قیامت میں کیا جواب دوں  
لگا کہ شیخ کے مصلی پر بیٹھا۔ شیخ نے کہا کہ اپھا ایک طرف ہم بھیں  
ایک طرف آپ، مگر مولانا نے اس کو بھی نہ مانتا تو شیخ نے مصلی  
ہی کو اٹھا کر ایک طرف رکھ دیا۔ اللہ اکبر! پہلے اکابر باہم ایک  
دوسرے کا کس قدر ادب و لحاظ کرتے تھے اور باہم کیے خلوص ادا  
سے رہتے تھے۔

ایک یہ زمانہ ہے کہ جس کو بزرگی کی ہوا لگ جاتی ہے وہ اپنے  
سو سب کو ذلیل و گراہ سمجھتا ہے ایک دوسرے کی وجہت  
سے جلتا ہے ایک کے مرید دوسرے کو سخت الفاظ کہنے میں شرم  
نہیں کرتے۔ انا اللہ و انا الیہ راجعون۔

## شیخ مولید الدین بن خجندی رحمۃ اللہ علیہ

---

اپنے علمی ظاہر بھی شیخ فضل الدین رحمۃ اللہ تعالیٰ علیہ سے  
حاصل کئے اور کم لات باطنی میں شیخ موصوف ان کے مرشد تھے۔  
اور ہر قسم کافیض انہیں سے حاصل ہوا ہے۔ مولید الدین رحمۃ اللہ  
تعالیٰ علیہ فرماتے تھے کہ شیخ نے فصوص الحکم کے دیباچہ کی شرح  
میرے لئے کی تھی۔ اتنا تحریر میں بعض مطابق اور واردات غیری  
شیخ پر ظاہر ہوئے جن کا اثر مجھ پر اس فتدر غالب ہوا اور مجھ  
میں ان کے فیوضن کی ایسی تاثیر ہوئی کہ پوری کتاب کامضمون دیباچہ  
کی شرح سے مجھ پر ظاہر ہو گیا۔ چنانچہ اس کتاب کی ایسی شرح،  
مولانا مولید الدین رحمۃ اللہ تعالیٰ علیہ نے لکھی کہ کسی نے نہ لکھی ہو گی۔  
اس کی تحقیق دیکھ کر ان کے علم کا حال کھلتا ہے اج تک سب،  
لوگ اسی شرح سے مدد لیتے ہیں اور مولانکے کمال علمی پر تعجب کرتے ہیں۔

## حضرت باباکمال خجندی رحمۃ اللہ علیہ

---

اپ حضرت شیخ نجم الدین رحمۃ اللہ تعالیٰ علیہ کے خلیفہ ہیں حصہ  
تمکن خدمت میں رہ کر فیوضن حاصل کرتے رہے۔ جب مرتبہ تکمیل

دکمال کو پہنچے تو حضرت شیخ نے کہا کہ ہمارا ایک بہت ضروری اور مشکل کام ہے دیکھیں کون انعام دیتا ہے۔ بابا کمال نے نہایت سبقتی سے اس کو پورا کرنے کا ارادہ کر کے عرض کیا کہ بنده حاضر ہے۔ شیخ خوش ہوئے اور فرمایا کہ ترکستان جاؤ اور ہماری امامت پہنچا دو۔ وہاں مولانا شمس الدین مفتی کا ایک کم عمر بیٹا ہے جا کر ہمارا یہ خرقہ اس کو پہننا دینا۔ جہاں تک ہو سکے اس عزیزی کی تعلیم و تربیت اور ترقی میں دریغ نہ کرنا۔

یہاں سے رخصت ہو کر بابا، مفتی صاحب کے دہن میں پہنچے شہر میں جا رہے تھے کہ ایک جگہ لڑکے کھیل رہے تھے اسی جگہ مفتی صاحب کے صاحبزادہ جن کا نام احمد مولانا محتا کھڑے تھے لیکن کھیلنے میں شرکیں نہ تھے بلکہ کھیلنے والوں کے کپڑوں کے پاس حفاظت کرتے تھے۔ بابا کمال علیہ الرحمۃ کو دیکھ کر دوڑے اور پڑت کر کہنے لگے کہم دوسروں کے کپڑوں کی حفاظت کرتے ہیں اور آپ ہمارے کپڑے دینی خرقہ کو محفوظ رکھتے۔ بابا کمال حمد اللہ تعالیٰ علیہ نے ان کو گلے سے لگالیا اور ان کے مکان پر لے گئے ان کے والد سے کہا کہ یہ لڑکا میرے پاس چھوڑ دیجئے۔

مفتی صاحب نے فرمایا کہ یہ لڑکا کچھ مجذوب سا ہے آپ

کی خدمت اپنی طرح نہ کر سکے گا اس کا حچھوٹا بھائی تیز اور سمجھوار ہے اس کو اپنی خدمت میں رکھتے۔ بابا صاحب نے فرمایا کہ خدا تعالیٰ اس کو بھی صاحب نصیب کرے مگر ہم تو مرشد کے کہنے سے اسی واسطے آئے ہیں۔ عرض محتوظے ہی عرصہ میں مولانا احمد مدارج باطنی طے کر کے اعلیٰ کمال پر پہنچ گئے اور ہزار دل، طالبان حق کو ان سے فیض پہنچا۔ بابا کمال رحمۃ اللہ تعالیٰ علیہ بھی پہنچے مرشد سے سرخود ہوئے۔

## حضرت بہاؑ الدین ذکریا ملتگانی

ابتدائے عمر سے تحصیل علم میں شغوف رہے علم خاہ ہر جاصل ہونے کے بعد علوم باطنی کی طرف توجہ فرمائی اور جامع علم ظاہر و باطن ہونے کے بعد پندرہ برسی برابر علوم دینیہ کے درس و تدریس اور فیض رسانی میں مصروف رہے۔ رحیم بیت اللہ شریف کے ارادے سے وطن سے روانہ ہوتے اور زیارت حرمین شریفین سے مشرف ہو کر والپس ہوتے ہوئے بعض شہروں کی سیر کرتے ہوتے اور بہت سے بزرگوں کا حال دیکھتے ہوئے قسمت کی رسائی، اور نصیب کی بلندی سے بغداد شریف پہنچے۔ بغداد حضرت شیخ شہناز الدین

سہر و ردمی رحمتہ اللہ تعالیٰ علیہ کے فیضِ الوار سے منور ہو رہا تھا۔ مطلوب جنتی کے دھنور پڑھنے والوں سے خالقاہ بھر رہی تھی یہ بھی مال پہنچ کر روزِ مطہرے رہتے اور تمام حالات کو دیکھ کر بیعت ہو گئے اور جو کچھ فضل و کمال قسمت میں متعادہ سب اسی جگہ سے بلا۔ کچھ عرصہ خدمت میں رہے آخر اجازت حاصل ہونے کے بعد منہد کستان میں دفن آتے۔ مدت تک میہان فیض پہنچاتے رہتے دو روز کے لوگ ان کا نام اور شہر و فیض سن کر دوڑے آتے ملتے جو آتا تھا خالی دھجانا تھا۔ شیخ فخر الدین عراقی بھی در دوست پر پہنچے اور فیض صحبت سے ملا مال ہو کر آپ کے ارشد خلفاء میں شمار ہوتے۔ (شیخ فخر الدین عراقی علیہ الرحمتہ کے حالات آئندہ مذکور ہوتے ہیں لہذا حاجت لتفصیل کی نہیں)۔ آپ کی وفات کے بعد جانشین آپ کے صاحبزادے شیخ صدر الدین ملتانی ہوتے۔

### شیخ فخر الدین ابراہیم عراقی

ابتدائی عمر میں قرآن مژلف پڑھا اور ایسی خوش آزادی سے پڑھتے کہ سنبھلے دل متحام کر رہ جاتے اور جب وقت پڑھتے تھے لوگوں کا ہجوم ہو جاتا تھا۔ قرآن مجید کو پوری طرح محفوظ کر لینے کے

بعد دیگر علوم کی طرف توجہ کی اور ستّہ سال کی عمر میں اکثر علوم سے  
فراغت حاصل کر لی۔ اس کے بعد دوسری حالت ہو گئی اور مطلوب  
حقیقی کی طلب میں حضرت شیخ زکریا ملتانی کی خدمت میں ہندوستان  
پہنچے۔ شیخ بہاؤ الدین زکریا ملتان میں اس وقت بنا یت بالکل  
اور شہر پر شیخ وقت اور لصوف کے ماہر شخص تھے۔ شیخ فوز الدین کو،  
بیعت میں لے کر ان سے چل کشی شروع کرائی۔ الجھی دس ہی روز گذرنے  
تھے کہ شیخ پر وجد اور حال کا غلبہ ہوا۔ بار بار باہراز بلند اشعار پڑھتے  
اور اکثر ذوق و شوق میں اس شعر کو پڑھا کرتے ہے

شختیں بادہ کاندھ بام کردند  
بچشم مست ساقی دم کردند

چونکہ شیخ ملتانی کا طریقہ بالکل کون اور سکوت کا تھا اور مرقد  
اور ذکر کے سوا کچھ ہوتا ہی مختاران کے معتقد اور مریدین اس قسم کے  
جھرواظہار و اشعار خوانی کو بالکل ایک نئی بات اور اپنے طریقے کے  
خلاف سمجھتے تھے لہذا لوگوں نے شیخ ملتانی سے شکایت کی۔ شیخ  
نے فرمایا کہ چونکہ وہ بے خودی میں بیٹھتے ہیں لہذا معذدوں پیں۔  
لیکن تم لوگ نہ پڑھنا۔ تھوڑے عرصہ کے بعد جب حضرت شیخ نے  
ان کے بعض حالات دیکھے اور مجھا کہ ضرورت زیادہ چل کشی کی نہیں ہے۔

تو حجہ کے دروازے پر جا کر آواز دی کہ میاں عراقی امتحو۔ فخر الدین رحمت اللہ تعالیٰ علیہ حجہ سے باہر نکل کر مرشد کے قدموں پر گرد پڑے حضرت شیخ نے ہاتھوں سے ان کو امتحایا۔ اور اپنا جبہ و خرقہ نکال کر ان کو پہنایا۔ پھر روز بیرون عنایت زیادہ ہوتی گئی اور یہاں، تک شفقت ہوئی کہ شیخ نے اپنی صاحبزادی کا حقد مولانا فخر الدین سے کر دیا۔ ان سے ایک رڑ کا تولد ہوا جس کو شیخ، کبیر الدین کہہ کر پکارتے رہتے۔ پھر ہمیشہ یہ لپنے شیخ کی خدمت میں مشغول ہے اور شیخ ان پر نہایت توجہ فرماتے رہے۔ آخر چھپنے والے سال کی اس مبدک صحبت کے بعد جس کی نسبت مولانا فرماتے ہیں ہے

یک زمانہ صحبتے با اولیاء  
بہتر از سالہ طاعت بے بیا

شیخ کو عالم بغا کا سفر پیش آیا۔ وفات سے پہلے ان کو بلا کر پرے طور سے خلافت عطا فرمائی۔ آپ داخل جنت ہو گئے۔ شیخ کی روز افزول عنایت اور عطا نے خلافت سے بعض مرید ان سے بہت بہم ہوئے اور حسد رکھنے لگئے۔ شاہ وقت سے شکایت کی کہ یہ شخص خوبصورت لوگوں کی طرف زیادہ میل رکھتا ہے۔ اور جھوٹے پسے الزام لگا کر کہا کہ خلافت کے لائق یہ ہرگز نہیں ہے۔

ان کو بھی خبر مل گئی۔ اب ایسے حاصلہ دل کے مجھ میں رہنا پسند  
نہ کیا اور بعض معتقدین کو ساتھ لے کر میاں سے چلے اور مبارک  
سفر حریم شریفین کا قصد کیا اور ادائے حج و زیارت روضہ منورہ  
سے فارغ ہو کر روم پہنچے۔ اس زمانے میں شیخ صدر الدین قونیوی رحمۃ  
الله تعالیٰ علیہ کا شہرہ بھٹا۔ اور دور دور سے لوگ کہب کمال کے  
لئے حاضر ہوتے تھے۔ گو شیخ فخر الدین خود بھی ایک کامل، اور  
خلافت یا فتنہ سننی شیخ تھے لیکن انہوں نے اس شعر پڑھل کیا۔  
لے برادر بے نہایت درگہی است  
ہرچہ بروے میرسی بروے مالیست

اور شیخ کے حلقة فیض میں داخل ہو گئے۔ شیخ صدر الدین رحمۃ  
الله تعالیٰ علیہ تصوف کے بعض سبق بھی اپنے شاگردوں اور  
مریدوں کو پڑھلتے تھے جس میں وہ تصوف کے بہت باریک نکات  
اور سچیدہ مسائل بیان کرتے تھے۔ شیخ فخر الدین علیہ الرحمۃ سے زیاد  
سمجھنے والا اور کون ہو سکتا تھا یہ خود سےستے اور یاد رکھتے اور خود  
بھی بعض مصنایں تصوف کے متعلق لکھ کر شیخ کو دکھلاتے۔ شیخ،  
بہت سخت و نظر ہوتے۔ چونکہ شیخ فخر الدین علیہ الرحمۃ اب دو بزرگان  
کامل کی شفقت سے ایک اعلیٰ رتبہ حاصل کر چکے تھے۔ روم میں

مجھی ان کے ہزاروں معتقد و مرید تھے۔ امیر معین الدین جور و سرکے  
بڑے درجھے کے رئیسوں میں تھے ان سے نہایت عقیدت رکھتے  
تھے۔ ہر روز پاپیادہ شیخ کی ملاقات کو آتے ایک نہایت ہی  
دیسخ اور خوش وضع خالقاہ ان کے لئے بنوالی جس میں یہ مسح  
اپنے تمام مریدوں اور خادموں کے رہتے تھے۔ اس زمانہ میں شیخ  
پر عجیب حالت طائفی تھی۔ سماع کی مجلس بھی گرم رہتی تھی۔ اور ذکر  
اللہ سے بھی خانقاہ گنجتی تھی۔ ایک قول سے بھی بہت الفت  
بھی وجہ کا نام حسن تھا، امیر معین الدین علیہ الرحمۃ کی فراش سے وہ  
ہمیشہ دپس رہتا۔ اور غزل و اشعار کا مشغله رہتا۔ شیخ خود بھی اشعا  
ر کرتے اور پڑھوتے۔ ایک مرتبہ شیخ کے اس شعر پر تمام مجلس میں علم  
وجد طاری ہو گیا۔

ساز طرب عشق چہ والی کہ چہ ساز است  
کز زخمہ او د فلک اندر گٹ تاز است

کتنی سال تک قول رہا آخر ایک روز شیخ کی عنایت و توجہ پاک  
رضخت کی اجازت ہاگ بیٹھا گو شیخ کو ملن ہوا مگر اس کو رخصت  
کر دیا۔ اس عرصہ میں شیخ کے صاحبوزادے کبیر الدین جو شیخ زکریا علیہ  
الرحمۃ کے نواسے تھے۔ ہندوستان سے والد کی خدمت میں آگئے

ستھے اور بہت کچھ فیوض و برکات اپنے کامل باپ سے حاصل کر چکے تھے۔ اب شیخ فیض الدین رحمۃ اللہ تعالیٰ علیہ کو وصال شاہد حقیقی کا شوق ہوا بیٹے کو بہت سی جامع اور مفید نصیحتیں اور ضروری وصیتیں کر کے آٹھ ذلیقعدہ شنبہ تہجیری میں داشی اجل کو لبیک کہا۔ شیخ محی الدین بن العربي قدس اللہ سرہ کے مزار مبارک کے قریب ان کا مزار ہے۔ حب صاحبزادے کبیر الدین کی وفات ہوئی تو وہ بھی والد کے پہلو میں دفن ہوتے۔ رحمۃ اللہ علیہم ہم جمیعن.

### حضرت شیخ احمد الدین حامد الکرمانی

آپ جامع علوم ظاہری و باطنی تھے۔ ابتدائے عمر سے درویشی سے منابعت اور دنیا سے کیسوئی تھی۔ شیخ رکن الدین سنجاسی رحمۃ اللہ تعالیٰ علیہ کی مجلس حال و قال میں پسچے اور ایسا اثر پڑا کہ بیعت ہو گئے۔ محنت، مجاہدہ، عبادت تو ان حضرات کا کام ہی مخالفہ تعالیٰ نے برکت اور فضل فرناپا کمال اور تقرب کے درجے حاصل ہوئے۔ شیخ محی الدین بن العربي کی صحبت میں بھی کسی قدر رہے ہیں اور حضرت شیخ محی الدین نے اپنی بعض تصانیف میں ان کا ذکر بھی کیا ہے۔ شیخ رکن الدین علام الدولہ فرماتے ہیں کہ میں سنا کرتا متحاکم حضرت

شیخ شہاب الدین سہروردی رحمۃ اللہ علیہ نے مولانا اوحد الدین کو بعد عنی فرمایا ہے۔ مدت سے یہ بات دل میں کھٹکتی تھی۔ ایک دفعہ حج کو جانے کا اتفاق ہوا۔ میں میں قافلہ مٹھرا ہوا تھا کہ لوگوں میں شہرت ہوئی کہ حضرت شیخ شہاب الدین کے بعض مریدیں محبی قافلہ میں ہیں۔ تلاش کرتا ہوا انہی خدمت میں پہنچا۔ نہایت خلیق اور عمدہ آدمی تھے اور ہر ادھر کی بامیں کرتے کرتے میں نے ذکر کیا کہ سنابے حضرت شیخ رحمۃ اللہ اوحد الدین رحمۃ اللہ کو بعد عنی فرماتے تھے۔ وہ صاحب فرمانے لگے کہ بیشک فاما درست ہے میں محبی اس وقت موجود تھا اتفاقاً شیخ اوحد الدین کا ذکر اگیا۔ شیخ رحمۃ اللہ نے فرمایا کہ میرے سامنے ال بدعنتی کا نام نہ لو۔ دوسرے روز پھر محبی میں شیخ شہاب الدین کی مجلس میں موجود تھا۔ مریدوں نے عرض کیا کہ یا حضرت جو کچھ اپنے اوحد الدین کی نسبت فرمایا تھا اس کو سنکر شیخ اوحد الدین کہتے تھے کہ مجھ کو یہی عزت کافی ہے۔ شیخ نے زبان مبارک سے میرا نام تو لیا۔

و ما ساعنی ذکر اکبی بمساءة - بلی سترنی اُنی خدرت بیاللک  
رنج کیسے ہو یہ سنکر کہ برا کہتے ہو سہ گو برا کہتے ہو پڑام تھے لیتے ہو  
یہ بات سنکر شیخ شہاب الدین نے اوحد الدین کے خلق کی تعریف فرمائی  
فرحمۃ اللہ علیہما وعلی من احتجہما -

تمت باخیر؟

## ہماری چند ارزال اور خوبصورت ہمیں مطبوعات

اسلام میں شور کی اہمیت : مولانا مفتی محمد شفیع حبصی عکسی گلریزی کا رد بردہ،

مشورہ کی اہمیت، شدنی کے معنی، مشیر کی ذرداریاں، اور شورائیت کا فہرست

آداب النبی صلی اللہ علیہ وسلم : مولانا مفتی محمد شفیع حبصی ۷.

سرکار دو عالم صلی اللہ علیہ وسلم کے اخلاقی حصہ اور پاکیزہ طرزِ زندگی مستند کتاب ۷.

شب برات : مولانا مفتی محمد شفیع حبصی ۷.

شب برات کے صحیح احکام و فضائل، اور چڑاغان و دیگر بدعات کی خلاصیاں ۷.

اسلام کے بنیادی عقائد : علامہ شبیر احمد عثمانی ۷.

فدا کا درجہ، توحید، نبوت، قیامت جیسے اہم عقائد مسلمان انسان سے بوجہ اسلام و مذہب اس

اعجاز القرآن : علامہ شبیر احمد عثمانی ۷.

قرآن عکیم کے عجزہ بحق ہونے پر تفصیلی دلائل اور اسماز القرآن کا ثبوت ۷.

محسوسر رسائل ملاشہ : علامہ شبیر احمد عثمانی ۷.

ہدیہ نصیۃ، تحقیق اکنٹھبہ، اور سجدہ اشنس، ہمین رسائل کیجا ۷.

العقل و القتل : علامہ شبیر احمد عثمانی ۷.

عقل اور مذہب کے درمیان باہمی تلقنی پریسرا حل محل بحث ۷.

ہشید کر جلا اور نیزید : مولانا قاری محمد طیب مظلہ

محمد احمد عباسی کی کتاب "خلافت معاویہ اور نیزید" کا فصل جواب۔  
کلم طیب پر بحث کلمات طیبات، مولانا قاری محمد طیب۔

کلم طیب کا قرآن و حدیث سے ثبوت اور دین کلمات کی تفسیر بحث  
علم غیب : مولانا قاری محمد طیب مظلہ۔

علم غیب کے شہود اخلاقی مسئلہ کی بیانی تحقیقی بجربالہ حضرت گلگو ہی۔  
شرعی پردہ : مولانا قاری محمد طیب۔

پردہ کا قرآن و حدیث سے ثبوت اور پردہ پر کئے جانوالے اعتراضات کے جواب۔  
فلسفہ نماز : مولانا قاری محمد طیب۔

نماز کی اہمیت حکمت اور نماز کا فلسفہ انتہائی دل نیلن اذاز سے۔  
الساخت کا احتیاز : مولانا قاری محمد طیب۔

الساخت کا احتیاز صرف علم ربانی ہیں اپنے موضوع پر واحد کتاب۔  
خاتم النبیین : مولانا قاری محمد طیب۔

اپنے ختم النبیین ہیں یعنی آپ کی تہذیبات میں تمام انبیاء کے کامل تکمیل ہیں۔  
شان رسالت : مولانا قاری محمد طیب۔

رسول اکرم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی شان رسالت حکیمانہ انداز سے۔

- اسوں دعوت اسلام : مولانا فاری محمد طیب۔ اسلام  
 اسلام کے تبدیلی نظام کی مکمل وضاحت، ببلغین یکی ضروری کتاب ۔۔
- دستت غیب : مولانا سید میاں اصغر حسین ۔۔  
 رذق حلال کے فضائل، اور حرص مال کی ذمۃت مع دیگر رسائل ۔۔  
گاؤں میں جماعت کے احکام : حضرت گنگوہی اور حضرت تھانوی ۔۔  
 حضرت گنگوہی اور حضرت تھانوی کے دو مشہور رسائل کا مجموعہ ۔۔
- سبیل الرشاد : حضرت مولانا شیداحمد گنگوہی ۔۔  
 تعلیمی شخصی، آئین بالہر۔ اور دیگرا ہم مرضویات پر علمی تحریر ۔۔
- روالطعنان فی اوقاف القرآن : حضرت گنگوہی ۔۔  
 قرآن مجید کے اوقاف پر خیر مقلدین حضرات کے ایک فتویٰ کا جواب ۔۔  
برٹوی فتنہ کا نیا روپ : مولانا محمد عارف سنجلی ۔۔  
 برٹوی حضرات کی کتاب بذلک لامفصل و مدلل جواب ۔۔  
دیوبند سے بریلی تک : مولانا ابوالاہ صاف رومی ۔۔
- برٹوی حضرات کی جانب سے علماء دیوبند پر احتکار کرنے انزواجنا کا جواب ۔۔  
گیارہ تقریریں : مولانا محمد محترم فہیم ایم اے ۔۔  
 انفاظ فی سبیل اللہ کے مرضوح پر جماعت کی گیارہ تقریریں ۔۔
- دستور تزکیۃ نفس : مولانا حکیم محمد اختر صاحب ۔۔  
 نفس کی اصلاح کے لئے آسان طریقہ کار ۔۔
- حیات علیہ السلام : مولانا محمد ادیس کانڈھلی ۔۔  
 حضرت علیہ السلام کی حیات پر بہترین تصنیف ۔۔
- ختم نبوت : مولانا محمد ادیس کانڈھلی ۔۔  
 ختم نبوت کے مرضوح پر ایک اچھوئی علمی تحریر ۔۔

مکتوپات احادیث : حضرت مولانا اشرف نعلیٰ مختاریؒ۔  
حضرت مختاریؒ کے نام حاجی اعداد اللہ مہاجر بکریؒ کے ۵ خطوط سع فوائد۔

سال بھر کے سنوان اعمال : حضرت مختاریؒ۔  
بارہ ہدینوں کے احکام و فضائل مستند احادیث اور کتابوں سے۔  
فضائل استغفار : حضرت مختاریؒ۔

استغفار کی فضیلت اور استغفار کے طریقے قرآن و حدیث کی روشنی میں۔  
معارف گنگوہی : حضرت مولانا سید احمد گنگوہیؒ۔

حضرت گنگوہیؒ کے حکیمانہ نادر طفیلات جو پہلی بار یکجا طبع ہوتے۔  
فتاویٰ میلا دشراحت : حضرت گنگوہیؒ۔

بعد اسالہ طریقہ میلا دشراحت۔ اذ حضرت مختاریؒ۔

حیات خضر علیہ السلام : مولانا سید میاں اصغر حسینؒ  
حضرت خضر علیہ السلام کے بچپ حالات مستند کتابوں سے  
اذان اور اقامۃ : مولانا سید میاں اصغر حسینؒ۔

اذان اور تبحیر کے جملہ فضائل اور مسائل ہابہترین مجموعہ۔  
سلسل طیبیہ : مولانا سید حسین لحمد منیؒ۔

صرفیار کے چاروں طریقوں کے اور ادا اشغال اور انکے منظوم شجر دل کا مجموعہ  
اسلامی آداب : مولانا عاشق الہی بندر شہری

اسلامی آداب کا مجموعہ جس کا ہر گھر میں ہونا ضروری ہے۔

مسلمانوں کی فرقہ بندیوں کا افسانہ : مولانا مناط احسن گلستانی

مسلمانوں کے آپس میں فرقہ دارانہ اختلاف پر پہترین تبصرہ ۔

نماز اور اس کے مسائل : مولانا محمد محتمم فہیم عثمانی

نماز کے تمام اہم اور ضروری مسائل بیچ سذجن دعا نیں درج جد و حیدرین کے خطبہ۔

حیات شیخ الحسن : مولانا سید میلان اصغر سین

شیخ الہبیہ حضرت مولانا محمد الحسن کی مکمل و مفصل سماجی عمری۔ مجلد عمدہ

بزم اشرف کے پڑاغ : بد دلیر احمد سعید ایام اے

حضرت مختاری کے خلفاء کا جامع تذکرہ ان کے حالات۔ مجلد

حدیث رسول کافر آئی معيار ۔ مولانا قادری محمد طیب

جیب حدیث کے دلائل، منکرین حدیث کا جواب اور احادیث کی اقسام۔

فتورح الغیب اردوہ : حضرت شیخ عبدالغادیر سیلانی

تصوف کی مشہور اور بنیادی کتاب کا سلیس اردو ترجمہ ۔

احکام حج انجیزی : مولانا مفتی محمد شفیع

حج کے فضائل و مسائل پر انگریزی زبان میں مستند کتاب ۔

۱۰۔ پیسے کے ڈاک ٹکٹ بھیک مفصل فہرست کتب علیحدہ طلب کر سکتے ہیں ۔

اسلامی کتب کا من حکم

ادارہ اسلامیات (۱۹۰) انارکلی لاہور